MANY MANSIONS
THE EDGAR CAYCE
STORY ON
REINCARNATION
by Gina Cerminara

# සංසාර මන්දිර

නොහොත් ඇමරිකානු දීවැසින් දුටු කර්මය හා පුනර්භවය

කන්නිමහර සුමංගල හිමි

First print: 1970 18th print: 2013

ISBN: 955-569-185-1



එඩගා කේසි 1877 මාර්තු 18 - 1945 ජනවාරි 3

#### විළිගැන්වීම

මගේ ආචාර්ය

ම්හෝපාධනය

ගොඩගම සිරි පඤ්ඤානන්ද

මාහිමියන්ට ය.



පිංචත් පාඨකය.

සංසාර මන්දිර ගුන්ථයෙහි මෙම ඉලෙක්ටොනික සංස්කරණය ඔබ වෙත ගෙන එන්නේ කිසිදු හෝ වාණිජ අරමුණකින් හෝ ගුන්ථ පුකාශකයන්ට මූලාාමය අලාභයක් කිරීමේ ද්වේශසහගත සිතකින්වත් නොව හුදෙක්ම කලකදි පොත්හලකින්වත් සොයාගනීමට තරම් දුර්ලභවන මෙම ගුන්ථයෙහි අන්තර්ගතය පාඨක ඔබ කියවා අවබෝධකරගෙන මෙම සෝරතර කටුක සංසාරයෙන් මිදෙම්වා යන උතුම් අරමුණ පෙරදැරීවය.

ඉතා දැඩීවෙහෙසක් සහ කාලයක් මීඩංගුකොට මෙම පොත ස්කැන් කිරීමටත් ඉන් අනතුරුව සංස්කරණය කිරීමටත් මා කල උත්සාහය පළදරන්නේ ඔබ මේ පොත හැකිතරම් බෙදා හැරීමෙනි.

ඒ පින් බලය මෙම හුන්ථය රවනා කළ එඩ්ගාර් කේසි මහතාටත් ජිනා සෙර්මිනාරා මෙනෙවීයටත් පරිවර්තනය කළ කන්නිමහර සුමංගල හිමියන්ටත් හුන්ථ පුකාශකයන්ටත් මා මෙන්ම මෙය කියවන පාඨක ඔබටත් බෙදා හරින ඔබටත් නිර්වාණාවබෝධය කරගැනීමට හේතුවේවා!! වාසනා වේවා!!

සක්වල වසන්නාවූ දෙව්බඹුන් ඇතුලු සියලු සත්ත්වයෝටම නිර්වාණාවබෝධය කරගැනීමට හේතුවේවා!! වාසනා වේවා!!

සාධු..!!! සාධු..!!! සාධු..!!!

පරිච්ඡේද

|     | දෙවන සංස්කරණයට වචනයෙක්                           | 9 - 14    |
|-----|--------------------------------------------------|-----------|
|     | තෙවන මුදුණයට වචනයක්                              | 15 - 23   |
|     | සිව්වන මුදුණය පිළිබඳ වචනයක්                      | 24 - 26   |
| 1.  | අසිරීමත් හැකියාව                                 | 27 - 41   |
| 2.  | එඩගා කේසිගේ වෙදකම් දිවැස                         | 42 - 61   |
| 3.  | ජීවිතයේ පුහේලිකාවලට පිළිතුරෙක්                   | 62 - 93   |
| 4.  | කායික කර්ම විපාක වර්ග සමහරෙක්                    | 94 - 113  |
| 5.  | පරවම්භන කර්මය                                    | 114 - 120 |
| 6.  | අමතර විවරණයෙක්                                   | 121 - 130 |
| 7.  | පසු වී විපාක දෙන කර්ම                            | 131 - 143 |
| 8.  | කර්මය හා සෞඛ්ෂ පුශ්න                             | 144 - 164 |
| 9.  | මතෝවිදහවේ නව මානයෙක්                             | 165 - 181 |
| 10. | මනුපත චරිත චර්ග                                  | 182 - 197 |
|     | මානසික කර්ම විපාක නිදර්ශන                        | 198 ~ 211 |
| 12. | මානසික විකෘතීන්ගේ අතීත ජන්ම සම්භවය               | 212 - 227 |
| 13. | විවාහය හා ස්තී දෛවය                              | 228 - 240 |
| 14. | හුදෙකලා වූවෝ                                     | 241 - 258 |
| 15. | විවාහයේ ඇතැම් ගැටලු                              | 259 - 276 |
| 16. | ම්ථාභාචාරය හා දික්කසාදය                          | 277 - 283 |
| 17. | මාපියෝ සහ දරුවෝ                                  | 284 - 296 |
| 18. | කර්ම විපාක වශයෙන් ඇති වන පවුල් අවුල්             | 297 - 307 |
| 19. | වෘත්තීය දක්ෂතාවේ අතීත ජන්ම සම්භවය                | 308 - 324 |
| 20. | . වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබද දර්ශනය                | 325 - 344 |
| 21. | . මනුපය දක්ෂතා පිළිබඳ තොරතුරුවල ගැබ් ව ඇති කරුණු | 345 - 356 |
| 22  | . චරිත - ගති - වේග                               | 357 - 376 |
| 23. | කර්මයේ විවිධ අංශ                                 | 377 - 398 |
| 24  | . ජීවිත දර්ශනයෙක්                                | 399 - 421 |
| 25  | . නිගමනය                                         | 422 - 428 |

#### දෙවන සංස්කරණයට වචනයෙක්

ජිතා සෙර්මිතාරා මෙතෙවියගේ "Many Mansions" නමැති පොත මවිසින් සිංහලව නඟා පුසිද්ධ කොට දෙවසරකුත් මාස කීපයෙක් ගත විය. දන් දෙවන මුදුණයෙක් අවශා වී තිබේ. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙකුන්ගේ ඉල්ලීම පිට මෙය දෙවන සංස්කරණයක් බවට පත් කෙළෙමි.

මුල් පොතට "Many Mansions" යන නම දෙන ලද්දේ කවර හෙයින් ද යනු 24 වන පරිච්ඡේදයෙන් හෙළි වෙයි. මෙහි මන්දීර යන අරුත ඇති "Mansions"යන වචනය යොදා ඇත්තේ ඉඟියෙන් ශරීරයන් අදහස් කොට ගෙන ය. "Many Mansions" යන නාමයෙන් එක ම පුද්ගලයා නොයෙක් ජන්මයන්හි දී නොයෙක් සිරුරු ඇති ව උපදින බව අදහස් කෙරේ. මෙය බයිබල් පාඨයකට අනුව යොදන ලද නාමයෙකි. මේ නමේ සිංහල පරිචර්තනය "අනේක මන්දීර" යයි ගත හැකි ය. මේ නම් සිංහල පාඨකයනට අනුවිත යයි හැඟි ගිය හෙයින් "සංසාර මන්දීර" යන නම යෝජනා කරන ලද්දේ මේ පොත වර්ණනා කොට එය කියවන්නට මා පෙළැඹ මූ මා හිතවත් පණ්ඩිත බලන්ගොඩ පක්දියදාවංස ස්ථවීරයන් විසිනි. සිළුමිණෙහි පළ වූ විචේචනයක දී අනුරාධපුර ධර්මපීඨාධීපති පණ්ඩිත ඉදුරුවේ උන්තරානන්ද මාහිමියන් විසින් ද සිංහල බෞද්ධ පාඨකයන් හමුවෙහි මේ නමෙහි ඇති යෝගහන්වය අනුමත කරන ලදී.

මේ පොතේ කතුවරිය විස්කොන්සින් විශ්වවිදශාලයෙන් මනෝවිදනව පිළිබඳ ආචාර්ය උපාධිය (Ph.D) ලබා පුනර්ජන්මය පිළිබඳ පරීකෘණ කටයුතුවල යෙදුණු ජිනා සෙර්මීනාරා මෙනෙවියයි. මේ පොත සකස් කර ඇත්තේ එඩිගා කේසි නම් ඇමරිකානුවා විසින් යෝගී ඥානයක් බඳු ඥානයෙකින් රෝගීන් හා වෙනත් දුංඛීනයන් දහස් ගණනක් පිළිබඳ ව කර ඇති පුකාශන පරීකෘා කොට බලා ඒවා විවරණය කිරීම වශයෙනි. කේසිගේ කාර්ගය පිළිබඳ නවත් තොරතුරු මේ පොතින් ම විශේෂයෙන් ම 2, 3 යන පරිචඡේදවලින් ලබාගත හැකි ය.

මුල් සංස්කරණයෙහි සඳහන් කරන ලද පරිදි මෙනරම හදින් මා සිත්ගත් වෙනත් තනි ගුන්ථයක් මට කියවන්නට ලැබී නැත. බෙහෙවින් ම මා සින් ගත්තේ මෙහි දක්වා ඇති කර්ම විපාක විස්නරයයි. මෙහි ඇතැම් කොටස් කියවන කල ධමමපදය, හගවත් ගීතාව වැනි පොත් කියවන විට ඇති වන සන්සුන්කම වැනි සන්සුන්කමෙක් ඇති වෙයි. ජීවිතයේ ඕනෑ ම පුශ්නයකට සැලකිය යුතු පිළිතුරෙක් මෙයින් ලබා ගත හැකි ය. මෙහි දක්වා ඇති වින්තන කුම භාවිත කිරීමෙන් මිනිසුනට ඇති වන මානසික දුක්වේදනා විශාල පුමාණයක් අඩු කර ගත හැකි බව නිසැක ය. මෙහි දක්වෙන අදහස් ලොව පුරා පකළ ව මිනිසුන්ගේ සින්වල තහවුරු වුවහොත් ලෝකයේ ඇති මිනිස් දුක්වල හා පසුතැවිලිවල පුමාණය විශාල වශයෙන් අඩු වනු ඇත.

වර්තමාන බෞද්ධයකුව එකඟ විය නොහැකි අදහස් ද මේ පොතෙහි දක්නට ලැබෙනු ඇත. කතුවරිය විසින් ම පෙන්වා දී ඇති පරිදි (152 - 153 පිටු) කිස්තියානි පරිසරයෙක හැදී වැඩි සිටි එඩගා කේසි තම නොරතුරු දී ඇත්තේ කිස්තියානියට නුරු වචනවලිනි. මහු බෞද්ධ රටෙක වැඩුණා නම් මේ අදහස් ම මීට වෙනස් අයුරකින් පවසනු ඇත. මේ නිසා කේසිගේ "දෙවියන් වහන්සේ" වෙනුවට බෞද්ධයනට "ධර්මය" යනු යොදා ගත හැකි ය. බෞද්ධයාගේ "ධර්මය" දේව ආගම්වල එන 'දෙවියන් වහන්සේ" ලෙසින් ධර්මවාරී පුද්ගලයා ආරක්ෂා කරයි. ධර්මය බෞද්ධයාගේ සරණයෙකි. (මෙහි 397 - 403) කේසි "ආත්මයක්" ගැන ද කියයි. මෙහි දී බෞද්ධයකු විසින් කළ යුත්තේ ඒ වෙනුවට "චිත්ත සන්නානය" යනු ගොදා ගැනීමයි. මෙහි එන අදහස්වලට පාඨකයාට එකඟ විය නොහැකි නැන්වල දී පවා එක් වර ම ඒවා ඉවත නොදමා ඒ ගැන සිතා බැලීම වටී. කේසීම පිළිගෙන ඇති පරිදි (54 පිට) ඔහුගේ තොරතුරු වැරැදී ගොස් තිබෙන්නට ද ඉඩ හිබේ. මෙහි දී පාඨකයාට මජ්ඣිම නිකායෙහි එන මහාකමම විහඬිග සූතුය ගැන මතක් කර දීම සුදුසු ය. එහි දී බුදුරජාණන් වහන්සේ ඇතැම් මහණ බමුණන් තමනට පෙනෙන කරුණු ස්වල්පයක් පමණක් පදනම් කොව ගෙන කර්ම විපාක පිළිබඳ වැරැදි නිගමනවලට බසින බවත් නථාගතයන් වහන්සේගේ කර්ම විහඬිග ඥානය ඉතා ගැමුරු බවත් වදාරති. කේසිගේ මතයට අනුව මිනිස්සු නිරිසන් සතුන් ලෙසත් තිරිසන් සත්තු මිනිසුන් ලෙසත් නුපදිති. (64 පිට) ජාතක කථාවලට හා සුනුනේත දේශනාවලට අනුව මෙය වැරැදි මතයෙකි. සමහර විට මෙහැන දී කේසීට තම වික්ඤාණය

එක්තරා අදහසෙකින් කියන විට නුගත් ගම්බද උපාසිකාවකට පවා අමුතුවෙන් උගත යුතු අදහසෙක් මේ පොතෙහි නැතැයි කිව හැකි ය. තවත් අදහසෙකින් කියන විට මහා පණ්ඩිතයන් විසින් පවා සිතා බැලිප යුතු මත රාසියෙක් මෙහි ඇතැයි කිව හැකි ය. පරිවර්තකයන්ගේ දනීමට අනුව මෙහි එන කර්ම විපාක විස්හරය බෞද්ධ කර්ම විපාක විස්තරයට තරමක් වෙනස් ය. සාමානහ බෞද්ධ විස්තරයට අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබීමේ එක්තරා යාත්තික ගතියෙක් තිබේ. මේ පොතෙහි එන විස්තරයට අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබෙන්නේ එයින් පාඨකයා හොඳ අතට හරවනු සඳහා ය. කෙසේ වුවත් මේ අදහස මිනිසුන්ගේ සෛර්යයට හේතු වන්නෙකැයි කිව යුතු ය. මේ පොතින් ලැබෙන පණිවිඩය අත්තනගලු වංසයෙහි භාථාවෙකින් මෙසේ දක්වා තිබේ.

බෙදෝ විපත්තීසු පටිකියා න - නස්මා න දිනප්පනතිං හජෙයා පකුද්ඤානුයාතං විරියං වදන්හි - සබ්බන්ථ සිද්ධිශ්ශහණග්ග හන්ථං

(වීපත්තීන්හි දී බේදයට පත්වීම ඒ වීපත් පිළිබඳ පිළියමෙක් නොවේ. එහෙයින් ඒ පහත් කත්ත්වයට නොවැටෙන්න. සියලු ගේෂ්ඨ දේ ලබා ගැනීමේ අත වශයෙන් (පණ්ඩිතයන් විසින්) හඳුන්වනු ලබන්නේ පුඥාව අනුව ගිය වීර්යයයි.)

භෞතික විදහවත් ගුරු කොට ගත්තා තවින මිනිසා පැරණි ආගම්වල එන කර්ම විපාක විස්තර ඒ අයුරින් ම පිළිගැනීමට මැලි වෙයි. අද සිටින බෞද්ධ දරුවන් පවා ඔවුන්ගේ ගුරු දෙමාපියන් පිළිගන්නා තරමට පරලොවත් කර්ම වීපාකන් පිළිගැනීමට සූදානම නැත. මේ පොතෙහි වටිනාකම ඇත්තේ ඔවුනට පවා බොහෝ දුරට ඒත්තු යන අයුරින් පුනර්ජන්මවාදයන් කර්මවාදයන් ඉදිරිපත් කොට නිබීමෙහි ය. මගේ විශ්වාසයට අනුව මේ වාද දෙක මහජනයාට ඒත්තු යන අයුරින් ඉදිරිපත් කිරීම මනුෂා පුජාව කෙරෙහි කරුණාව ඇත්තකුගෙන් ඉටුවිය යුතු සේවයෙකි. හැකි නම් සන්ත්වයකුට මෙලොව දී පැමිණෙන දුක් පමණක් නොව පරලොව දී පැමිණෙන්නට ඇති දුක් ද ඉවත් කළ යුතු ය. මීථපාදෘෂ්ටි ඇත්තෝ දෘෂ්ට් නිසා ම වැඩියෙන් පව කොට වැඩියෙන් දුක් ලබහි. මේ පොතෙන් විදහාව ගුරු කොට ගත් නවීන ලෝකයට ගැළැපෙන අයුරින් පවට හේතු වන මීථපා දෘෂ්ටී රාශියකට පහර වදී. දනට විදහට ඒක පාක්ෂික වී ඇති බව පෙනේ. මේ පොතින් නවීන විදහාව සම්පූර්ණ කරගත හැකි අයුරු පෙන්වා දෙනු ලැබේ. (162 - 164 පිටු) මෙය මේ පොතේ ඇති විශේෂ අගයෙකි.

මා සිංහල පරිවර්තනයෙන් බලාපොරොත්තු වූයේ මට පුළුවන් තරමින් මුල් පොතේ අදහස් නිවැරැදි ව සිංහල පාඨකයන් වෙත ඉදිරිපත් කිරීම ය. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙක් ඒ සිංහල පරිවර්තනයේ ඇතැම් කොටස් තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර බව කිහ. එහෙයින් මේ දෙවන සංස්කරණයේ දී දුෂ්කරත්වය ඉවත් කිරීමට යන්න දරිම්. අවශා ද වේ නම්, දෛවයෙන් ඉඩ ද ලැබේ නම්, මතු මත්තෙහිත් ඒ පුයන්නය දරෙනු ඇත. මුල් පොතේ එන කුමයට වෙනස් ව සංඥා නාම හා ඇතැම් දෙහස් කළු අකුරින් යොදා ඇති බව ද සඳහන් කළ යුතු ය. තරු ලකුණින් දක්වෙන අධෝලිපි මුල් පොතේ තුබු ඒවා ය. ඉලක්කම්වලින් දක්වෙන අධෝලිපි යොදන ලද්දේ පරිවර්තකයන් විසිනි. මුල් පොත තේරුම ගැනීමේ දී ඇලෝසියස් පිරිස් පියතුමා ද බුද්ධදාස බෝධීනායක දොස්තර මහතා ද ඇමරිකානු පුරවැසි ස්ටීවන් කෙම්පර් මහතා ද මට උදවු කළහ. මේ දෙවන සංස්කරණයේ දී ඇතැම් තැන් වඩාත් පැහැදිලි කර ගැනීමට ඇම්. ඩී. ඒ. ගුණකිලක මහතා උපකාර විය.

පොත පරිවර්තනය කිරීමට මට දිරි දුන් ශ්රී ලංකා විද්යාලයාධායක පණ්ඩිත බද්දේශම වීමලවංස හිමියන් ද පණ්ඩිත පැණිගෙළ සිරිසම්බෝධී හිමියන් ද පණ්ඩිත බලන්ගොඩ පඤ්ඤාවංස ස්ථව්රයන් ද, පණ්ඩිත කොත්මලේ චන්දසිරි ස්ථව්රයන් ද අත් කොපි පිටපත් කර දුන් ශාස්තුාචාර්ය අවබාගේ පඤ්ඤාසේකර යතිවරයන් ද ඇස්. පරණ්ඩිතාන ශිෂායා ද මම අදත් සිහිපත් කරමි. පණ්ඩිත වරකාගොඩ සිලරකන හිමියන්ගේ නම වෙන් කොට විශේෂයෙන් සඳහන් කළ යුතුව ඇත. මුල් සංස්කරණයේ දී මෙන් මේ දෙවන සංස්කරණයේ දීත් සකස් කළ යුතු තැන් රාශියක් පෙන්වා දුන්නේ උන්වහන්සේ ය. ඉමහත් සැලකිල්ලෙකින් මේ පොත කියවූ උන්වහන්සේට මා ණය ගැනි ය. මතු මත්තෙහිත් උන්වහන්සේට ණය වන අදහස මගේ තිබේ.

මේ සිංහල පරිවර්තනය ඉංගීසි සිංහල පුවත්පත් කීපයකින් ද ගුවත් විදුලියෙන් ද විවේචනය විය. ඒ ආයතනවලවත් ඒ විවේචනයනටත් මගේ ස්තූතිය හිමි වෙයි. ඇතැම් ධර්ම දේශකයෝත් ලේඛකයෝත් මේ සිංහල පරිවර්තනය ගැන සඳහන් කොට ඊට පුසිද්ධියක් ලබා දුන්හ. ඒ අතර මුල් තැන ගන්නේ මගේ ආචාර්ය පණ්ඩිත හේන්පිටගෙදර ඤාණසිහ මාහිමියෝ ය. මගේ ආචාර්ය දෙපොළක් වූ මහාචාර්ය පණ්ඩිත හේන්පිටගෙදර ඤාණාවාස හිමියෝත් අභාවපාජන මහාචාර්ය කේ. ඇත්. ජයතිලක මහතාත් මගේ පරිවර්තනය අගයා මට ධෛර්යය දුන්හ. ජයතිලක මහතා අන්තිමට රෝහලේ සිටිය දී මේ සිංහල පරිවර්තනය එතුමාගේ ඇඳ මත තිබෙනු මට දක්නට ලැබිණි.

මේ පොත අධාාපන ගුන්ථ පුකාශන උපදේශක මණ්ඩලය විසින් පුස්තකාල පොතක් වශයෙන් අනුමත කිරීම ද මට ලැබුණු ධෛර්යයෙකි. පොත ඇතුළේ ඇති සටහන් කිපය ඇද දුන්නේ එවකට ශී ලංකා විදහලයෙහි සේවය කළ ඩැනි ඓරගොඩ මහතා ය. මුල් සංස්කරණයේ දී ඒ නම අමතක වීම ගැන මම කනගාටු වෙමි.

මහාචාර්ය කේ. ඇන්. ජයතිලක මහතාගේ ඉල්ලීම පිට කිසි ම මුදලක් අය නො කරන්නට ඉංගීසි පොතේ පුකාශකයන් පොළඹවා ගත් කතුවරිය පොත මුදුණය කිරීම සඳහා ඇමරිකන් ඩොලර් 40 ක් පරිතාාග කළ බව සඳහන් කරන්නේ කෘතඥතා පූර්වක ය. දුෂ්කර නම් කිසි ම ගෙවීමක් නො කොට සිංහලයෙන් පොත පුසිද්ධ කිරීමට ඉඩ දුන් "William Morrow and Company INC" ආයතනයටත් ඒ ආයතනය සඳහා කළ නාම මාතු ගෙවීම මා වෙනුවෙන් කළ හසුලින් කේසි මහතා ට හා "Association for Research and Enlightenment INC" ආයතනයටත් මගේ කෘතඥතාව පළ කළ යුතු ය. (හපුලින් කේසි, එඩගා කේසිගේ පුතෙකි. ඒ ආයතනය, එඩගා කේසිගේ නොරතුරු වැනි දේ පරිකෂා

මේ දෙවන මුදුණයේ දී ශුද්ධි පතු බලා දීමෙන් ගාස්තුාචාර්ය දොඹවල විජයඤාණ ස්ථවීරයන් වහන්සේ ද ශාස්තුාචාර්ය අතුරුවල සෝමානන්ද ස්ථවීරයන් වහන්සේ ද ශාස්තුාචාර්ය එව්. පී. පියදාස මහතා ද මට උපකාර කළහ.

මා හදා වඩා ගත් සියලු ගුරුවරු දෙමාපිය වැඩිහිටියනට ද පින් දෙමින් මේ පොත මගේ පුවුජනාචාර්ය මහෝපාධපාය ගොඩගම සිරි පඤ්ඤානන්ද මාහිමියනට ද පිළිගන්වමි.

"සබබේ සත්තා භවන්තු සුබිතත්තා"

සියලු සත්ත්වයෝ සැපවත් වෙත්වා.

පරිවර්තක

පණ්ඩිත කන්නිමහර සුමංගල හිමි (B.A.)

සිරිසුමන පිරිවෙන, රත්නපුර. 1972.10.01

#### තෙවන මුදුණයට වචනයක්

"සංසාර මන්දීර" නමින් මවිසින් සිංහලයට නඟා පළ කරන ලද ජිනා සෙර්මිනාරා මෙතෙවියගේ "Many Mansions" නමැති පොත දන් සිංහල පාඨකයන් අතර ඉතා පුසිද්ධ ය. එහි දෙවන සංස්කරණයේ පිටපත් සියල්ල ඉවර වී වසර හතරක් පමණ ගත වීය. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙකුත් පොත ගැන විමසීම කළ නමුත් මට ඔවුන්ගේ ඉල්ලීම සපුරාලිය නොහැකිව තිබිණි. මේ අතර මරදානේ රන්න පොත් පුකාශකයෝ පොත පුකාශනය කිරීමට ඉදිරිපත් වූහ. මම ඔවුනට මේ පොත පිළිබඳව මට තිබුණු සියලු හිමිකම් පවරා දුනිමි.

මුල් පොතට "Many Mansions" යන නම යෙදුවේ කවර හෙයින් ද යනු මෙහි 24 වන පරිවිඡේදයෙන් හෙළි වෙයි. මන්දිර යන අරුත ඇති "Mansions"යන වචනය යොදා ඇත්තේ ඉඟියෙන් ශරීරයන් අදහස් කර ගෙන ය "Many Mansions" යන නාමයෙන් එක ම පුද්ගලයා නොයෙක් ජන්මයන්හි දී විවිධ ශරීර ඇති ව උපදින බව අදහස් කෙරෙයි. මේ නාමය බයිබල් පාඨයක් අනුව යොදන ලද්දකි. මේ නාමයේ සිංහල පරිවර්තනය "අනේක මන්දිර" යයි ගත හැකි ය. එහෙත් මේ නාමය සිංහල පාඨකයනට අනුවිත යයි හිතා "සංසාර මන්දිර" යන නම යෝජනා කරන ලද්දේ මුල් පොත වර්ණනා කොට එය කියවීමට මා පෙළඹ වූ මා හිතවත් පණ්ඩන බලන්ගොඩ පඤ්ඤාවංස ස්ථවීරයන් විසිනි. සිඑමිණ පුවත් පතෙහි පළ කළ විවේචනයක දී එකල අනුරාධපුර ධර්මපීඨාධිපති ව වැඩ සිටි අති පූජා පණ්ඩිත ඉඳුරුවේ උන්තරානන්ද මහා නායක ස්වාමීන් වහන්සේ ද සිංහල බෞද්ධ පාඨකයන් උදෙසා ඒ නාමයේ ඇති යෝගාන්වය අනුමත කළහ. මේ පොතේ කතුවරිය විස්කොන්සින් විශ්ව විදහලයෙන් මනෝවිදහට පිළිබඳ ආචාර්ය උපාධිය (Ph.D) ලබා පුනර්ජන්මය පිළිබඳ පරිකෘණ කටයුතුවල යෙදුණු ජනා සෙර්මිනාරා මෙනෙවියයි. මේ පොත සකස් කර ඇත්තේ එඩිගා කේසි නම් ඇමරිකානුවා විසින් යෝගිඥානයක් බඳු ඥානයෙකින් රෝගීන් හා වෙනත් දුංඛිතයන් දහස් ගණනක් පිළිබඳ ව කර ඇති පුකාශනයන් පරීක්ෂා කොට බලා ඒවා විවරණය කිරීම වශයෙනි. එඩිගා කේසිගේ කාර්යය පිළිබඳ තවත් තොරතුරු මේ පොතින් ම විශේෂයෙන් ම 2, 3 යන පරිච්ජේදවලින් බලාගත හැකි ය.

මුල් සංස්කරණයෙහි දී සඳහන් කරන ලද පරිදි මෙතරම් තදින් මා සිත් ගත් වෙනත් තනි පොතක් මට කියවන්නට ලැබී නොතිබණි. බෙහෙවින් ම මා සිත් ගත්තේ මෙහි දක්වා ඇති කර්ම විපාක විස්තරය. මෙහි ඇතැම් කොටස් කියවන විට ධම්මපදය, භගවත් ගීතාව වැනි පොත් කියවන විට ඇති වන සන්සුන්කම වැනි සන්සුන්කමක් සිතේ ඇති වෙයි. ඒවිකයේ ඕනෑ ම පුශ්නයකට සැලකිය යුතු පිළිතුරක් මේ පොතින් ලබා ගත හැකි ය. මෙහි දක්වා ඇති වින්තන තුමය අනුගමනය කිරීමෙන් මිනිසුනට ඇති වන වෛතසික දුක්වේදනා බෙහෙවින් අඩුකර ගත හැකි ය. ස්ව් පුරුෂ, ගිහි පැවිදි හැම දෙනා විසින් ම කර්මය ස්වකීය කොට ඇති බව නිතර මෙනෙහි කළ යුතු යයි මුදුරජාණන් වගන්සේ ද වදාරා තිබේ. මේ බෞද්ධ වින්තත කුමය ලොව පුරා මිනිසුන්ගේ සිත් වල තහවුරු වුවහොත් ලෝකයේ ඇති වෛතසික දුක්වල පුමාණය විශාල වශයෙන් අඩු වනු ඇත.

බෞද්ධයකුව එකඟ විය තොහැකි අදහස් ද මේ පොහෙහි දක්තව ලැබෙනු ඇත. කතුවරිය විසින් ම පෙන්වා ඇති අයුරු කිස්තියානි පරිසරයක හැදී වැඩි සිටි එඩගා කේසි තම තොරතුරු දී ඇත්තේ කිස්තියානි ධර්මයට හුරු වචනවලිනි. ඔහු බෞද්ධ පරිසරයක හැදී වැඩි සිටියා නම මේ අදහස් මිට වඩා වෙනස් අයුරකින් පවසනු ඇත. මේ නිසා කේසිගේ "දෙවියන් වහන්සේ" වෙනුවට බෞද්ධයනට "ධර්මය" යනු යොදාගත හැකිය බෞද්ධයාගේ ධර්මය දේව ආගම්වල එන දෙවියන් වහන්සේ ලෙසින් ධර්මචාරි පුද්ගලයා ආරක්ෂා කරයි. සත්‍ය වශයෙන් ම බෞද්ධයාගේ ධර්ම සංකල්පය දේව ආගම් වල එන දේව සංකල්පයට වඩා බෙතෙවින් උසස් බව පෙන්වා දිය යුතු ය. ඇතැම් කිතුනුවෝ බුදු දහම වැරැදි ලෙස තේරුම් ගෙන බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිනිවන් පා ඇති නිසා උන්වහන්සේගෙන් වත්, නිර්වාණය හුදු තත්වයක් නිසා එයින් වත් බෞද්ධයන්ට පිහිටක් නැතැයි කියති.

බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිනිවන් පැවාට උත්වහන්සේ වදාළ ධර්මය පිරිනිවන් පා නැත.

අංගුන්තර නිකාසේ වතුක්ක නිපාතයේ අග්ගප්පසාද සූතුයෙහි දක්වා ඇති පරිදි අගු ධර්ම දෙකක් ඇත. ඒ දෙක නම නිර්වාණය හා ආර්ය මාර්ගයයි. නිතා වූ පරම සුවය නිර්වාණයයි. ආර්ය මාර්ගය නම නිර්වාණය මතු කර ගැනීමට අනුගමනය කළ යුතු මාර්ගයයි. ආර්ය මාර්ගයේ මුල සම්මා දිව්ඨියයි. සම්මා දිව්ඨිය නිසා ආර්ය මාර්ගයේ සෙසු අංග ඇති වන බව මජ්කධීම නිකායේ මහා වන්නාරිසක සූතුයේ කියා තිබේ.

විදර්ශන සමාක් දෘෂ්ටීය සයි කියා ඇත්තේ මේ ආර්ය මාර්ගයේ මූලට ඇති සම්මා දිව්ධියයි. විදර්ශන සමාක් දෘෂ්ටීය නම් පඤ්චස්කන්ධය කවදා හෝ විනාශ වන නිසා අනිතා යයි ද අනිතා වන සැපක පවා නිකා වූ පරම සුවය වන නිර්වාණයට පහත් නිසා ද උපාදාන නම් වන බලගතු කෘෂ්ණාවට අරමුණු වන පඤ්චස්කන්ධ සුවය නොලැබෙන විටත් ලැබී තිබී විනාශ වන විටත් ශෝකයට හේතු වන නිසාත් දුක් යයි ද මිනිසාට අසාරාර්ථයෙන් අනාත්ම යයි ද සාරය වන්නේ නිතා වූ පරම සුවය වන නිර්වාණය යයි ද දකීම ය.

මේ සම්මා දිට්ඨිය ඇති කරගත් පුද්ගලයාට ආර්ය මාර්ගයේ සෙසු අංග ඇති වීම ධර්මතා වශයෙන් සිදුවන්නකි. කොතෙක් අංග කවදා ඇති වනවා ද යන්න තීරණය වන්නේ ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ ඥාන ශක්තිය අනුව ය.

එක ම දේගනාවකට කන් දී සිටින ඇතැම් පුද්ගලයෝ රහත් වෙති. සමහරු අනාගාමී වෙති. සමහරු සකෘදාගාමි මහා සෝතාපන්න හෝ වෙති. තවත් සමහරු පෘථග්ජන භාවයේ ම රැඳී සිටිති. මේ වෙනසට හේතුව ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ ඥාන ශක්තියේ ඇති වෙනසයි.

රෝහිතස්ස සූතුයෙහි කියා ඇති පරිදි දුකට ඇතුළත් වන කාමලෝක රූප ලෝක අරූප ලෝක යන තුනත් ඒ ලෝක ඇති වීමේ හේතු වන තෘෂ්ණාව හා අවිදහාවත් ලෝක උත්තර වූ නිර්වාණයන් මේ නිර්වාණයට යන මාර්ගයන් යන මේ සියල්ල බහියක් පමණ වූ මේ කලේබරය තුළ ම ඇත. එහෙත් බුදු බණ තේරුම් තොගත් පෘථග්ජනයා මේ බව තොදනි. ඔහුට නිර්වාණය අවිදහ නිවරණයෙන් වැසි තිබේ. ඒ නිසා ඔහු ඊට පිටින් ඇති කවදා හෝ විනාශ වන පඤ්චස්කන්ධය සාර යයි සිනා ගෙන ඒවාට ඇලී සිටී. ඒවා නොලැබී යන විටත් ලැබී තිබී විනාශ වන විටත් ගෝක කරයි. ගෝකයේ හෙවත් චෛතසික දුකේ හේතුව තෘෂ්ණාවයි. තෘෂ්ණාවේ හේතුව අවිදහවයි. මේ කියන අවිදහව නම් දුනට ම තමා තුළ නිර්වාණය ඇති බව නොදුනිමයි. චෛතසික දුක නැති කර ගැනීමට නම් තෘෂ්ණාව නැති කළ යුතු ය. තෘෂ්ණාව නැති කිරීමට නම් අවිදහාව නැති කළ යුතු ය. පට්ච්චසමුප්පාදයෙන් ඉගැන්වෙන්නේ මේ කරුණයි. චෛතසික දුක නැති කර ගැනීමට අවිදහාව පහ කර ගත යුතු ය.

නුවණ මද පුද්ගලයන්ට මේ විදහාව මුලින් පහළ වන්නේ විශ්වාසයක ස්වරූපයෙනි. ධර්ම පුසාද, විදර්ශන සමාක් දෘෂ්ටි යන නම්වලින් හැඳින්වෙන්නේ මේ විශ්වාසයයි. පුසාදය සැලෙන්නට වුවහොත් පුඥාව නො වැඩෙයි.

"පරිවිලව පසාදස්ස පඤ්ඤා න පරිපූරනි"

යන්නෙන් කියැවෙන්නේ එයයි. ඒ නිසා පුසාදය සැලෙන්නට නොදී නිතර නිතර මෙනෙහි කරමින් වැඩිය යුතු ය. මෙසේ මේ ධර්ම පුසාදය වැඩීම නිසා පුඥාව සම්පූර්ණ වෙයි.

මේ අයුරින් බෞද්ධයාගේ උත්තම ධර්මය වන නිර්වාණය, බාහිර ධර්මයක් නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය. අන්තිමට බලන විට බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීමට අනුව තමාක් ධර්මයන් දෙකක් නො වන බව පෙනී යයි. එහෙත් දේව ආශම්වල එන දෙවියන් වහන්සේ තමාගෙන් අතර වූ පුද්ගලයෙකි. මිනිසා හොඳ කළ යුත්තේ දෙවියන් වහන්සේගෙන් තැගි ලබා ගැනීමට ය. නරක නොකළ යුත්තේ දඬුවමින් බේරීමට ය. දේව ආශම්වල දී හොඳ නරක නිශ්චය කළ යුතු වන්නේ දෙවියන්ගේ කියමනට අනුව ය. එහි දී මිනිසාගේ බුද්ධියට තැනක් නැත. දේව ආශම්වල දී මිනියුන් ගික්මවන්නේ තිරිසනුන් හික්ම වන්නාක් මෙන් දඬුවම හා තර්ගය මුල් කර ගෙන ය. බුදුසමය මිනිසා හික්මවන්නේ ඔහුට සමාක් දෘෂ්ටිය ඇති කරලීමෙනි. නියම බෞද්ධයා පවිත් වැළකිය යුන්නේ හය නිසා නොවේ. පාපය සින අපවිතු කර ගැනීමකි. සිත රෝගී කර ගැනීමකි.

කේසි ආත්මයක් ගැන ද කියයි. බෞද්ධ අනාත්මවාදය වරදවා තේරුම් ගෙන සිටින ඇතැම් බෞද්ධයෝ ආත්මය යන වචනය දුවු පමණින්ම බිය වෙති. පොට්ඨපාද නම් පිරිවැජියා ආත්මයන් සංඥාවත් එකක් ද දෙකක් ද යන පුශ්නය බුදුරජාණන් වහන්සේ ගෙන් ඇසු බව පොට්ඨපාද සුනුයෙහි සඳහන් වෙයි. එවිට බුදුරජාණන් වහන්සේ 'එකක් හෝ දෙකක් වන්නට ආත්මය කියා දෙයක් තිබිය යුතු ය. ආත්මය කියා දෙයක් නැති කල ඔබේ පුශ්නය අර්ථවන් වන්නේ කෙසේ දශි් අසා නැත. උන් වහන්සේ අසා ඇත්තේ පොට්ඨපාද අදහස් කරන ආත්මය කුමක් ද කියා ය. පොට්ඨපාද පිළිවෙළින් 1. ඕලාරික ආත්මය 2. රූපී මනෝමය ආත්මය 3. අරුපී සංඥාමය ආත්මය යන ආත්ම තුන දක්වා තිබේ. ඒ හැම ආත්මයක් සම්බන්ධයෙන් ම ආත්මය තිබිය දී විවිධ සංඥා ඇතිව නැති වන නිසා ආත්මයන් සංඥාවන් දෙකක් වන බව බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාරා තිබේ. මේ සූතුයෙහි ම මේ ආක්මවල එකිනෙකට ඇති සම්බන්ධය කිරි, දිකිරි, චෙඬරු, ගිතෙල් ආදියේ සම්බන්ධය බඳු බව දක්වා තිබේ.

නිරෝධ සමාපත්තියට සම වදින රතතන් වහන්සේ කෙනෙකුන් අනුකුමයෙන් පසු කරන අවස්ථාව ගැන සලකා බලන විට ද මේ ආත්මයන්ගේ එකිනෙකට ඇති සම්බන්ධතාව සිතා ගන හැකි ය. ඇස ආදී වූ ඉදුරන්ගෙන් රූපාදී අරමුණු ගන්නා විට කිුයාත්මක වන්නේ කාම ලෝකයට හිමි ඕලාරික ආත්මයයි. රූපධානවල දී කිුයාත්මක වන්නේ රූප ලෝකයට හිමි රූපී මනෝමය ආත්මයයි. අරූප ධානනවල දී කිුියාත්මක වන්නේ අරූපී සංඥාමය ආත්මයයි.

අාත්මය යන වචනයේ මූලික අර්ථය හුස්ම යනු ය. එහි
දාර්ගනික අර්ථය සාරය යනු ය. මේ දාර්ගනික අර්ථයේ දී ආත්ම
ගතිදය ගුණවාවක වචනයක් මීස නිශ්චිත වස්තු වාචක වචනයක්
නොවේ. එය යොදන්තාගේ දෘෂ්ටියට අනුව ඔහු වටිනවා යයි
සිතන ඕනෑ ම දෙයකට යෙදිය හැකි ය. භෞතිකවාදියා සාරය
වශයෙන් සැලකුවේ දේහයයි. ඔහුව දේහාත්මවාදියා යයි කියා
ඇත්තේ මිනිසා ය. ආත්මය නිතා විය යුතු ය යන්න හැම
ආත්මවාදියකු ම පිළිගත් මතයක් නොවී ය. සියලු උච්ඡේදවාදීන් ද ආත්මවාදීන් බව මුන්මජාල සුතුයෙන් පෙනී යයි. ආත්ම දෘෂ්ටිය සක්කාය දෘෂ්ටියේ ම පුණේදයක් බව තේරුම ගත් විට ඇතැම් බෞද්ධයන් ආත්මවාදය සම්බන්ධයෙන් ඇති කර ගෙන තිබෙන මීථා මත ඉවත් කර ගත හැකි ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ යමකුට අනාත්ම යයි කීමෙන් අදහස් කළේ එය නැති බව නොව එය අසාර බව ය. බෞද්ධ ඉගැන්වීම අනුව සාරය වන්නේ නිර්වාණය පමණි. එය ද මේ කල්ප වරයෙහි ම ඇත.

බොහෝ අාගම්වල ආත්මය වශයෙන් සලකා ඇත්තේ රූපී මනෝමය ආත්මයයි. කිතුනු සමයෙහි ද ශුද්ධාත්මයා යන්නෙන් අදහස් කොට ඇත්තේ මෙය බව පෙනේ. පාලි සුනු දේශනාවල දී ගර්ගාවනුාන්තිය ද විඤ්ඤාණය සහිත වූ මේ ආත්මයයි. මෙය මරණයෙන් පසුව ද පූර්ව ආත්ම භාවයේ ස්වරූපය ඇතිව හැසිරෙන බව සිතන්නට කරුණු තිබේ. සාමානායෙන් මනැසට නො පෙනෙන මෙය දිවැසට පෙනෙන බව සිතන්ට කරුණු තිබේ. චතුප්පාන ඤාණ ලාභීන්ට මෙය විෂය වන බව සුනු දේශනාවලින් පෙනී යයි. ඇතැම් විශේෂ අවස්ථාවල දී මේ මනෝමය ගන්ධබ්බයා මනැසට ගොදුරු වීම පිළිබඳ පුවත් ද විවිධ සංස්කෘතිවලට අයත් මිනිසුන් අතර පවතී. සාමානා මිනිසුන් අවතාර යයි හඳුන්වත්නේ මේ ආත්මය යයි සිතිය හැකි ය. මනස නමින් හැඳින්වෙන්නේ පසු කල අහිධර්ම පොත්වල හාදය වස්තුව යයි වරදවා ගෙන ඇති සියුම් රූපයකි. විඤ්ඤාණය පවතින්නේ මෙය ආශුය කර ගෙන ය. අලුත් ආත්මභාවයක දී එහි හැඩය වෙනස් වෙයි. මෙය ද අනාත්ම යයි කීමෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ අදහස් කෙළේ එය නැති බව නොව එය ද අසාර බව ය.

සංසාර මන්දීරයෙහි එන අදහස්වලට පාඨකයාට එකඟ විය නොහැකි අවස්ථාවල දී පවා ඒවා එක් වර ම ඉවත නොදමා ඒ ගැන සිතා බැලීම වටී. කේසි ම පිළිගෙන ඇති පරිදි ඔහුගේ තොරතුරු වැරදී හොස් තිබෙන්නට ද ඉඩ තිබේ. මෙහි දී පාඨකයාට මජ්සධීම නිකායේ මහා කම්ම විභංග සූතුය ගැන මතක් කර දීම සුදුසු ය. ඇතැම් මහණ බමුණන් තමනට පෙනෙන කරුණු ස්වල්පයක් පදනම් කොට ගෙන කර්ම විපාක පිළිබඳව වැරදි නිගමනවලට බයින බවත් පථාගතයන් වහන්සේගේ කර්ම විභංග ඥානය ඉතා ගැඹුරු බවත් ඒ සූතුයෙහි කියා තිබේ.

කේසිගේ දකීමට අනුව මිනිස්සු තිරිසන් සතුන් ලෙසන් තිරිසන් සත්තු මිනිසුන් ලෙසත් නුපදීති. ඇතැම් සුතු දේශනාවලට අනුව මෙය වැරැදී මතයක් බව කිව යුතු ය. සමහර විට මෙබදු කරුණුවල දී කේසිට තම විකද්කදාණය අවශා තරමට සියුම් කර ගත නොහැකි වූවා විය හැකි ය.

එක් අනෙකින් බලන විට නුගත් ගම්බද උපාසිකාවකට පවා අමුතුවෙන් උගත යුතු දෙයක් මේ පොතෙහි නැතැයි කිව හැකි ය. තවත් අනෙකින් බලන විට මහා පණ්ඩිතයන් විසින් පවා ගැඹුරින් සිතා බැලිය යුතු මත රාගියක් මේ පොතෙහි ඇතැයි කිව හැකි ය. සාමානය බෞද්ධ මතයට අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබීමේ එක්තරා යාන්තුික ගතියක් තිබේ. මේ පොතෙහි එන විස්තරයට ' අනුව කර්මයකට විපාකයක් ලැබෙන්නේ එමගින් කාරකයා හොඳ අතට හරවනු සඳහා ය. දන් මම මුල දී සිටියාට වඩා මේ අදහසට පක්ෂ වෙමි. මේ පොතෙන් ලැබෙන පණිවිඩය අන්තනගලු වංසයෙහි මෙසේ ගාථාවකින් දක්වා තිබේ. "බෙදෝ විපත්තිසු පට්කුියා ත තස්මා න දිනප්ප කතිං හජෙයා පඤ්ඤානු ඨාතං චීරියං වදන්ති සමබත්ථ සිද්ධි ගහණග්ග හත්තථං"

(විපත්තීන්හි දී ඛේදයට පැමිණීම ඒ විපත් පිළිබඳ පිළියමක් නොවේ. එහෙයින් ඒ පහත් තත්ත්වයට නොවැටෙන්න. සියලු යහපත් දේ ලබා ගැනීමේ උතුම අත වශයෙන් (පණ්ඩිතයන් විසින්) හදුන්වා දෙනු ලබන්නේ පුඥාව අනුව ගිය වීර්යයයි.)

භෞතික විදහවන් ගුරු කොට ගන්නා වූ නවීන මිනිසා පැරණි ආගම්වල එන කර්ම විපාක විස්තර ඒ අයුරින් ම පිළිගැනීමට මැලි වෙයි. අද සිටින බෞද්ධ දරුවන් පවා ඔවුන්ගේ ගුරු දෙමාපියන් පිළිගන්නා නරමට පරලොවන් කර්ම විපාකන් පිළිගැනීමට සූදානම් නැත. මේ පොතෙහි වටිනාකම ඇත්තේ ඔවුනට පවා බොහෝ දුරට ඒත්තු යන අයුරින් පුනර්ජන්මවාදයන් කර්මවාදයන් ඉදිරිපත් කොට තිබීමෙහි ය. මගේ පිළිගැනීමට අනුව මේ වාද දෙක මහජනයාට ඒත්තු යන අයුරින් ඉදිරිපත් කිරීම මනුගෙ පුජාව කෙරෙහි කරුණාව ඇත්තවුන්ගෙන් ඉටුවිය යුතු සේවයකි.

බෞද්ධ කර්මචාදය වරදවා වටහාගත් ඇතැම් අය ඒ නිසා මිනිසුත් උදාසින වනවා යයි සිතති. මෙය මිථාා දෘෂ්ටියකි. බෞද්ධ කර්මචාදයෙන් වර්තමාන කර්ම අතීත කර්මචල විපාක වශයෙන් නො ඉගැන්වෙයි. වර්තමාන කුශල කර්ම නිසා අතිත අකුශල කර්ම විපාක ද මඳ වශයෙන් හෝ අඩුකර ගත හැකි බවත් අනාගතයෙහි යහපත් විපාක ලබා ගත හැකි බවත් බෞද්ධ කර්මචාදයෙන් ඉගැන්වෙයි. මේ නිසා එයින් මිනිසා ධෛර්යවත් කොට සමාජයට හිතකාරී පුද්ගලයකු බවට පත් කරන බව අවධාරණයෙන් කිව යුතු ය.

පරහිතකාම පුද්ගලයා මිනිසුන්ට මෙලොව දී පැමිණෙන දුක් පමණක් නොව පරලොව දී පැමිණෙන්නට ඇති දුක් ද ඉවත් කරන්නට උත්සාහ ගත යුතු ය. මිථහා දෘෂ්ට් ඇත්තෝ මිථහා දෘෂ්ටි නිසා ම වැඩියෙන් පව් කොට වැඩියෙන් දුක් ලබති. මේ පොතෙන් නවින විදහව ගුරුකොට ගත් නවින ලෝකයට ගැළපෙන අයුරින් පවට හේතුවන මිථහා දෘෂ්ටි රාශියකට පහර චදී. දනට නවින විදහාව ඒක පාක්ෂික වී ඇති බව පෙනේ. මේ පොතෙහි නවින විදහාව සම්පූර්ණ කර ගත හැකි අයුරු පෙන්වා දෙනු ලැබේ. මේය මේ පොතේ ඇති විශේෂ අගයෙකි.

මා මේ සිංහල පරිවර්තනයෙන් බලාපොරොත්තු වූයේ මට පුළුවන් තරමින් මුල් පොතේ අදහස් නිවැරදිව සිංහල පාඨකයන් හමුවෙහි තැබීමයි. පාඨකයන් බොහෝ දෙනෙක් ඒ සිංහල පරිවර්තනයේ ඇතැම් කොටස් තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර බව කීහ. එහෙයින් දෙවන සංස්කරණයෙහි දී ඒ දුෂ්කරතාව මග හැර වීමට යන්න දරීම්, ඒ පුයත්තය සාර්ථක වූ බව පෙනී ගිය හෙයින් මේ තෙවන මුදුණයේ දී අමුතු සංස්කරණයක් නො කෙළෙමි.

මේ පොතෙහි තරු ලකුණින් දක්වෙන අධෝලිපි මුල් පොතේ ම තිබුණු ඒවා ය. ඉලක්කම්වලින් දක්වෙන අධෝලිපි යොදන ලද්දේ පරිවර්තකයන් විසිනි.

"සබ්බේ සත්තා නවත්තු සුම්තත්තා"

පණ්ඩිත කන්නිමහර සුමංගල හිමි

වේඑවනාරාමය, කන්නිමහර, වතුරුගම.

#### සිව් වන මුදුණයට වචනයක්

පෙර අපර දේදිග භාෂා ශාස්තු විෂයයෙහින් සමය සමයාන්තර විෂයයෙහින් තුලනාත්මක දුනුමක් නිබූ අතිපූජන පණ්ඩන කන්නිමහර සුමංගල හිමිපාණෝ අධිගමලාහි බෝධිසන්ව ගුණෝපේන බුද්ධානුමන පුවීණ පඬිරුවනකි. එතුමාණෝ අතිවිශිෂ්ථ ගණයේ බුද්ධිමත් වින්තකයෙකි. දාර්ශනිකයෙකි. බුදුරජාණන් වහන්සේ සිය ශාවකයන්ට ලබා දුන් සිතිමේ විමසීමේ නිදහසින් උපරිම පුයෝජනය ගෙන අතිශයින් ම සතුවට පත් වූ ආර්ය පුනුයෙකි. රාජකීය පණ්ඩිත අනිපූජන හේන්පිටගෙදර ඥාණසීන හිමිපාණෝ මැත ඉතිහාසයේ බුදුදහම ගැන මනා අවබෝධයකින් යුතුව සිතා විමසා අන්තභාමී නොවී අභිතව සතුෂ එළි කළ අති දුර්ලභ ශණයේ පඬිරුවනකි. අස්මදාචාර්ය අබ්පූජන කන්නිමහර සුමංගල පඬිවරයාණෝ උන්වහන්සේගේ අතිජාත පුනුයෙකි. සිය පුතු සුමංගල හිමියන් විමර්ශනයෙන් හා විවසෂණයෙන් තමන්ටත් වඩා ඉදිරියෙන් සිටින බව ගරු හේන්පිටහෙදර පඩිහිමිපාණන් පවා නිහතමානීව පිළිගත් බව පුකට ය.

පූජා පණ්ඩිත සුමංගල ස්වාමීන් වහන්සේගේ විමර්ගනය තුළින් මතු වූ ඇතැම් බුද්ධ දේශිත ධර්ම කරුණු සමහරක් සම්පුදාය ම සනසය යයි පිළිගෙන සිටින ධර්මධරයන් තුළ ද සැහෙන ආන්දෝලනයක් ඇති කළේ ය.

පූජන කන්නිමහර සුමංගල ස්වාමින් වහන්සේ පුවිණ පඬිවරයෙකි. පේරාදෙණියේ ලංකා විශ්ව වීදහලයේ දශීනය පිළිබඳ උපාධි ලත් උත් වහන්සේ විදෙහදය විශ්ව විදහලයේ බාහිර කථිකාචායර්වරයකු වශයෙන් කලක් සේවය කළහ. කොළඹ මරදානේ ශුී ලංකා විදහලයේ ආචාර්යවරයකු හැටියටත් මුද්දුව ශුී සුමන පිරිවෙනේ පරිවේණාධිපතීත් වහන්සේ හැටියටත් කලක් ම අධාාපන සේවයෙහි ද නිරත ව සිටියහ.

රාජ්‍‍ භාෂා දේපාර්තමේන්තුවේ සිංහල පරිවර්තන කාර්යයන්ට සහාය වූ උන්වහන්සේ සම්භාවනිය දාර්ශනික කෘති කිහිපයක් ම සිංහලයට පරිවර්තනය කළහ. මුදුණයෙන් පළ නොවූ උන්වහන්සේ ගේ පරිවර්තන කෘති රාශියක් ම ඇත. ඒ අතර විල්හෙල්ම ශයිගර් පඩිවරයාගේ පාලි සාහිතයෙ සහ වනකරණය නම වූ අගනා කෘතිය ද වේ.

පාලි භාෂා විමර්ශනය සහ අවුල් දිට්ටිය නමින් පළ ව ඇති කෘති මුන්වහන්සේගේ විශිෂ්ව පර්යේෂණ දොනයත් පුබල විචාර ශක්තියන් මැනැවින් හෙළි කරයි.

මරණයෙන් පසු කුමක් සිදුවේ ද යන පුශ්නයට මෝරි බේරන්ස්ටයින්ගේ The Search for Bridey Murphy නම් කෘතියෙහි සිංහල පරිවර්තනය වන මුයිඩේ මෑර්ෆි සහ අන්තරාභවය නමැති පොතින් ඇතැම් නවින පරීක්ෂණ අනුවත් බෞද්ධ සූතුාන්ත දේශනා අනුවත් සලකා බලා පිළිතුරු දීමට උත්සාහ දරා ඇත. ඒ පොත ද නව මුදුණයකින් පාඨක ඔබ අතට ළඟ දී ම පත් වනු ඇත.

මේ ගුන්ථ අතර දනට පාඨකයා අතට පත් වී ඇති කෘතිත්ගෙන ජනපුිය ම කෘතිය බවට පත් වී ඇත්තේ ඇමරිකානු දිවැසින් දුවු කර්මය හා පුනර්භවය තෙවන් ඇමරිකානු ගත් කතුවරියක වන ජනා සෙර්මිනාරා මෙනෙවියගේ "Many Mansions" නම් කෘතියෙහි සිංහල පරිවර්තනය වන සංසාර මන්දිර යයි. "Many Mansions" යන්නෙහි තේරුම අනේක මන්දිර නම්. සන්ත්වයා අනේක වාරයක් අනේක දුක් විදිමිත් පසුවන සසරව පැමිණීමට හේතුවන කර්ම සංකල්පය ගැන සලකා පණ්ඩිත සුමංගල හිමියන් මෙම ගුන්එයට සංසාර මන්දිර යයි නම් කරන්නට ඇත. එය ඉතා ම අර්ථාන්විත නාමයක් බව පෙනේ. මේ පොත තව මුදුණද්චාරයකින් එළි දක්වා ඔබ අතව පත් කිරීමට මූලික වූ රත්න පොත් පුකාශකයෝ හි අධිපති ව සිටි දිවංගත එල්. ගුණරත්ත මැතිතුමාටත් මේ පොතෙහි කර්තෘවරයාණත් වූ මාගේ ගුරු දෙවි පූජා පණ්ඩිත කන්තිමහර සුමංගල හිමිපාණත්වත් නිවන් සුව අත්වේවා !

කන්නිමහර සුමංගල හිමිපාණන් වහන්සේගේ ධම්ශිෂා රාජකීය පණ්ඩිත,

> කන්නිමහර ඓචචචනාරාමාධිපති, නිුපිටකවේදී පූජන වතුරුගම නන්දසිරි ස්ථව්ර

## 1

### අසිරිමන් හැකියාව

මිනිස්සු උපදිති, දුක් විඳිති, මැරෙති, මේ වචන කීපයෙන් වරක් එක් නැණවත් මිනිසකු මුළු මනුෂා වර්ගයාගේ ම ඉතිහාසය සැකෙවින් දක් වූ බව ඇතටෝල් (පුාන්ස් <sup>1</sup> විසින් කියා ඇති කථාන්තරයෙක සඳහන් වෙයි.

මිනිසුන්ගේ දුක් විදීම පිළිබඳව කියන ලද වෙනත් කථාන්තරයෙක් ද ඇත. එය මීට වඩා පැරණි ය. මීට වඩා අර්ථවත් ය. එය නම් තරුණ සිදුහත් කුමරා පිළිබඳ කථාන්තරයයි. සමෘද්ධිමත් භාරතීය නරපතියකු වූ මෙතුමාගේ පියා තම පුතුට ලොව ඇති දුක් ගැන දන ගන්නට නොලැබෙන සේ ඔහු හදාවඩා ගන යුතු යයි සනිටුහන් කොට ගෙන සිටියේ ය. ඒ නිසා තුරුණු වියට පත්වන තුරු ම සිදුහත් කුමරා ජීවත් වූයේ සෙසු ලොවින් වෙන් කරන ලද පියකරු පරිසරයෙක ය. මාලිගයේ පවුරුවලින් ඔබ්බට පා නොතැබූ ඔහුට රුමත් කුමරියක් ආවාහ කොට දෙනු ලැබුවා ය. තම බිසොවුන් සමග අතිශය පිතියෙන් වුවත් බාහිර ලෝකය පිළිබඳව කුහුලින් කල්

පුංගු ජාතික ලේඛකයෙකි.

ගෙවූ තරුණ සිදුහත් කුමරාට දිගු කලක් යන තුරු ම මාලිගයේ මුරකරුවන් මඟ හරවා ජනාකීර්ණ නගරය පසු කොට ගමන් කිරීමට ඉඩක් නොලැබිණි.

දෙවයෝගයකින් මෙන් සිදු වූ මේ ගමනෙහි දී දක්නට ලැබුණු අරමුණු තුනෙක් ඔහු තුළ තදින් කා වැදී ගියේ ය. මහලු මිනිසකු ද රෝගියකු ද මෘත ගරීරයක් ද දක කම්පාවට පත්, හැඟීම් බහුල මේ කුමරා ඒ බියකරු විපතේ තේරුම කිමෙක් දයි තම රියැදුරාගෙන් ඇසුවේ ය. මේ විපත් තුන මුළු මනුෂහ වර්ගයා වෙත ම පැමිණෙන බව දන ගත් කුමරා එයින් අතිශයින් කම්පිත විය. මින් පසු ඔහුට කලින් ගත කළ පුිතිමත් පහසු ජීවිතය අපුසන්න විය. නමා සතු ලෞකික වූ හැම සැප සම්පතක් ම අත්හළ එතුමා මිනිසුනට විදීමට සිදු වී ඇති දුක්වලින් ඔවුන් මුදවා ගැනීමේ මාර්ගය සෙවීමට කැප විය. අවසානයේ දී ඒ උත්තමයාණෝ අවුරුදු ගණනකට පසුව බුදු වී වදාළහ. තම පුඥාලෝකය වටහා ගත් උන්වහන්සේ මිනිසුනට මෝක්ෂ මාර්ගය ඉගැන්වීමට පටත් ගත්හ.

ජීවිතයේ තේරුම කිමෙක් ද යනු පැහැදිලි කරුණෙක් තොවේ. එතරම් නොපැහැදිලි දෙයක් සෙවීම සඳහා සිදුහත් කුමරුනට මෙන් අප සියලු දෙනාට ම පේමය, බලය, ධනය, සුවපහසුව හා ගෘහ බන්ධන සුඛය වැනි දේ අන්හළ නොහැකි ය. එහෙත් අන්තිමේ දී අප සියලු දෙනා විසින් ම නැඟිය යුතු වන පුශ්ත සමහරෙක් ඇත. මිනිසුන් දුක් විදින්නේ කවර හෙයින් ද ? දුකින් නිදහස් වීමට ඔවුන් විසින් කළ හැකිව ඇත්තේ කිමෙක් ද ?

සිදුහත් කුමරුන් එතරම් තද කම්පාවකට පත් කළ පීඩාවන්ගෙන් දෙකක් වන ජරාව හා චාාාධිය නැති කරන ලද අනාගත යුගයක් ගැන අපේ මනෝරාජන - නවකථාකාරයෝ බලාපොරොත්තු වෙති. එහෙත් ඉතා දකුෂ ලෙසින් නවීන භෞතික විදහාව භාවිත කිරීමෙන් පවා මිනිසාට තම අන්තිම සතුරා වන ඉරණය පිටු දකිය හැකි බවෙක් තව ම ඒ ගත්කරුවනට පෙනී ගොස් නැත. ලෝවැස්සා කැමැති නම් ලෝකයන් එහි ඇති ධන සම්පත්තින් වඩා සිහිකල්පනාවෙන් සංවිධානය කිරීමෙන් සියලු දෙනාට ම ආරක්ෂාවත්, සෞඛ්‍යයක්, සාමයක්, සෞත්දර්යයක්, තාරුණායෙන් ලබා දිය හැකි ය. එහෙත් අපට දහසක් අනාරක්ෂා වලටත් දහසක් අන්තරායවලටත් සැපනට හා අහනන්තර සාමයට හා ඇති දසදහසක් තර්ජනවලටත් මුහුණපාත්නට සිදු වී තිබේ. ගින්න හා ජලගැල්ම, වසංගත හා ගුමිකම්පා, රෝග හා වහසන, යුද්ධ හා මනුෂා භාතන යන මෙවා අපට ඇති බාහිර තර්ජන වලින් සමහරෙකි. මිනිසාගේ අධනාත්ම ලෝකයෙහි ඇති දුර්වලතා හා අසමපූර්ණතා ද රාශියෙකි. ආත්මාර්ථකාමය, මෝහය, ඊර්ෂනාව, ද්වේශය හා තෘෂ්ණාව යන දුර්ගුණ, ඒ දුර්ගුණ ඇති පුද්ගලයාටත් ඔහු සමග ජීවත් වන සෙස්සන්ටත් දුක දනවන උල්පත් ය.

සංගීතයේ නැතහොත් සූර්යෝදයෙක සෞන්දර්යයෙන් නැහැවී ගිය විටෙක දී විශ්වයේ හදවතෙහි ආනත්දයකුත් ගැඹුරු අර්ථයකුත් තිබිය යුතු යයි අපට සිතෙයි. එහෙත් අපට කිසියම් පෙනීමක්, කිසියම් දයාවක්, කිසියම් දාර්ශනික විස්මයක් යන්තමෙකින් හෝ ඇති නම් කුැරතාවන්ගෙන් ද නො ඉවැසිය හැකි පුාර්ථනා බිඳීම්වලින් ද පිරී ඇති ජීවිතයේ සනස සිද්ධිවලට පෙරළා පැමිණි විට නො අසා සිටිය නොහැකි දාර්ශනික පුශ්න කොටසෙක් ඇත. නුදු ජීවත්වීමේ පැහැදිලි ලෞකිකාර්ථය හැරුණු විට එයින් ඔබ්බෙහි වූ ජීවිතයේ තේරුම හා පුයෝජනය කිමෙක් දයි සිහිබුද්ධියේ නාමයෙන් ඇසිය යුතු ය. මම කවරෙක් වෙම ද? මා මෙලොව සිටින්නේ කවර හෙයින් ද ? මා යන්නේ කොහි ද? මා දුක් විඳින්නේ ඇයි ද ? අනෙක් මිනිසුනට මගේත් මට ඔවුන්ගේත් ඇති නියම සම්බන්ධතාව කිමෙක් ද ? විශ්වයේ බලවේගයන්ගේ ඔවුනොවුන් කෙරෙහි වූ මහා වනපාරයට අපේ ඇති පොදු සම්බන්ධතාව කවරේ ද ? අපෙන් ඔබ්බෙහින් අප අවටත් ඇති මහා බලයට අපේ පොදු සම්බන්ධතාවක් තිබේ නම් ඒ කවරේ ද ?

බොහෝ කලෙක සිට මිනිසුන් නැවත නැවතත් මතු කරන්නේ මේ මූලික පුශ්න ම ය. මේවාට උත්තරයක් නැතිව කායික වූ හෝ මානසික වූ හෝ දුක් වේදනා අඩු කිරීම පිණිස යොදනු ලබන හැම තාවකාලික පිළියමෙක් ම අන්තිමේ දී අර්ථ වීරහිත වෙයි. දුක් ඇති විය හැකි බව ම විවරණය වන තාක් කිසිවක් විවරණය වී නැත. ඉතාමත් නොවැදගත් වූ කුඩා සතුන්ගේ පවා දුකට ඇති හේතු දක්වන තාක් කිසි ම දෙයකට ඇති හේතු දක්වූවා නොවේ. එතෙක් ජීවිතය පිළිබඳව අපගේ ඇති දාර්ශනිකාවබෝධය ද අසම්පූර්ණ ය.

ආදිතම කාලවල පවත් ඉතාමත් පුාථමික මනුෂායන් විසින් පවා මේ දාර්ශනික පුශ්න නඟා තිබේ. අහසේ ශුී විගුතිය දෙස බැලූ ඔවුනට මිනිසාගේ සටන් හා දුක් විඳීම පෙනෙන තරම් පහත් හෝ නිරර්ථක හෝ නොවන බව හැඟී යන්නට ඇත. මිනිසා හා තාරකා අතර වූ විශාල ලෝක සම්බන්ධතාවෙක මාර්ගයෙන් ඔව්හු ජීවිතාර්ථයක් පිළිගත්හ. නැතහොත් වනයෙහිඳී නොපෙනෙන ශක්තීන් ඇති බව දුනි ගිය ඔව්හු මිනිසාත් ඇතුළත් කොට ඇති සෑම ජීවී වස්තුවකට ම ආත්මයක් ඇතැයිද, මේ ආත්මය සුළු කාලයක් පමණක් පොළෝ තලයෙහි දුක් විඳීමින් පැවැත මරණින් මතු වඩා සැපවත් වූ සහනදායක ස්ථානයකට යනැයි ද කියා සිටියහ. නැතහොත් තමන් තුළ වූ හරි වැරැදි පිළිබඳ හැඟීම දුටු ඔව්හු විශ්වයේ හෘදය සාක්ෂායෙහි අති විශාල හොදක් හා නරකක් ද අනා කිසියම් දුරස්ථ භූමියෙක දඬුවම හා නෑගි දීමට කැප වූ මහා රාජපයක් ද තිබිය යුතු යයි සිතුන.

මෙබඳු විශ්වාස හා විවරණ දහසෙක් පැවැති ඇත.

මෙවායින් සමහරෙක් දළ ය. සමහරෙක් සියුම් ද සහේතුක ද වේ. ලෝකයේ හැම තැන ම අද මිනිසුන් ජීවත් වන්නේත් දුෂ්කරතාවලට නිර්හිතව මුහුණ දෙන්නේත් එබඳු කිසියම් විවරණයක් සතා යයි සිතා ගෙන ය. සමහරු මහම්මද්ගේ වචනය පිළිගෙන එකක් විශ්වාස කරති. තවත් සමහරු බුදුරද, ගුරුනානක්<sup>1</sup>, මෝසෙස්<sup>2</sup>, යේසුස් නැතහොත් කෘෂ්ණ<sup>1</sup> යන ශාස්තාවරුන්ගෙන් කෙනෙකුන්ගේ දහමක් පිළිගෙන අනෙකක් අදහති. පැවැත්මේ අවශානාව හැරුණු විට මනුෂා ජීවිතය පිළිබඳ වෙනත් විවරණයක් නැති බව විශ්වාස කරන්නෝ දහස් ගණනෙකි. තවත් සමහරුන් මේ මොහොතේ සුව පහසුවෙහි ඇලී ගැලී ජීවිත විවරණය ගැන සිතීම පවා නතර කොට ඇත.

නිස්තියානි සම්පුදායයෙහි වැඩුණු අපට මිනිස් දිවියත් දුක් විදීමත් පිළිබඳ වූ අපගේ ම විවරණයෙක් ඇත. ඒ මෙයයි; "මිනිසාට අමරණීය වූ ආත්මයෙක් ඇත. දුක් විදීම දෙවියන් වහන්සේ විසින් අපට දී ඇති පරීකණයෙකි. අපට ලැබෙන්නට ඇති තෑග්ග ස්වර්ගයයි; දඬුවම නරකයයි, මෙයින් කුමක් ලැබෙනවා ද යන්න රැදී ඇත්තේ අප මේ ජීවිතයේ ගැටලුවලට මුහුණ දෙන ආකාරය මත ය." අප මේ චීවරණය විශ්වාස කරන්නේ ඒ සඳහා කිසියම් සාධකයක් ඇති නිසා නොව අපේ මාපියවරුන් හා ගුරුවරුන් අපට එය උගන්වා ඇති නිසා ය. ඔවුන් ද එය ලබා ගෙන ඇත්තේ ඔවුන්ගේ මාපියවරුන්ගෙන් හා ගුරුවරුන් ගෙනි සිසියම් සාධකයක් අති ඉපියවරුන්ගෙන් හා ගුරුවරුන්ගෙනි. මෙසේ අපි බයිබලය නම් වූ ගුන්ටයෙක ද යේසුස් නම් මිනිසකුගේ ද වචනය තෙක් දිගින් දිගට ආපසු යමු.

Guru Nanak ලාහෝරයේ උපන් මෙතෙම ජීවත් වුයේ කුී. ව. 1469 - 1538 අතර ය. මෙතෙම නව ආගමෙක ප්‍රතිෂ්ඨාපකයා ය. එය හින්දු මුස්ලිම යන ආගම් දෙකේ මියුණයෙකැයි කිව තැකි ය.

 <sup>&</sup>quot;Moses" ප්‍රරාභන ඊශ්‍රායල්වරුන්ගේ නීති සම්පාදකයා ය. බයිබලයේ පරණ පත්‍රස්තමේන්තුවේ මොනු ගැන සඳහන් වේ.

භගවද් ශිතාවේ එන ගාස්තෘවරයා ය.

බයිබලය සමහාවනීය ගුන්ථයක් බවත් යේසුස්තුමා මනුෂායකු වුවත් එසේ නැතිව දෙවියන් වහන්සේගේ පුනුයාණන් වුවත් විශේෂ පුද්ගලයකු බවත් වැඩි දෙනා පිළිගන්නවා ඇත. කෙසේ හෝ බටහිර මිනිසා විදහ පුනරුත්ථානයේ <sup>1</sup> සිට පොතක හෝ වේවා පුද්ගලයකුගේ හෝ වේවා වචනයට ගරු කොට පවත්වා ගෙන එන ලද විශ්වාස වැඩි වැඩියෙන් සැක කරන්නට පවත් ගෙන සිටී. විදහුවේ නිර්දය පරීක්ෂණාගාරයේ දී ඔප්පු කළ නොහැකි හැම විශ්වාසයක් පිළිබඳව ම මේ සැකය පවතී.

ටොලම් \* නම් පුරාතන ගාස්තුඥයා කියා හිබුණේ සූර්යයා පොළොව වටා යන බව ය. ඔහුගේ කියමන පිළිගත් කිතුසසුන එය ම ඉගැන්වී ය. එහෙත් කොප(ර්)නික්ස් \* විසින් නිපදවා භාවිත කරන ලද උපකරණවලින් සූර්යයා පෘථිවිය වටා නොව පෘථිවිය සූර්යයා වටා යන බව පෙන්වන ලදී. ඇරිස්ටෝටල් \* නම් ශ්‍රීක දාර්ගනිකයාගේ මනෝ විදහව හා සෙසු විදහා කිතු සසුනෙහි තදින් මුල් බැස ගෙන පැවැත්තේ ය. බරින් වෙනස් වන වස්තු දෙකක් එකවර අත්හළ විට බරින් වැඩි වස්තුව පළමු පොළොවට ළගාවෙතැයි ඇරිස්ටෝටල් ලියා තිබුණේ ය. එහෙත් පියාහි කුලුන මුදුනේ සිට ගැලිලියෝ \* විසින් කරන ලද සුළු පරීක්ෂණයෙකින් බරින් වෙනස් වන නමුදු පරිමාවෙන් \* සමාන වන වස්තු දෙකක් එකවර අත්හළ විට ඒ දෙක ම එකවර පොළවට ළඟා වන බව පෙන්වා දෙන ලදී. බයිබලයේ එන

මෙයින් අදහස් කරන්නේ 14, 15, 16 යන ශත වර්වෙල යුරෝපයේ ඇති වූ ඉගෙනීමේ, කලාවේ, සාහිතයයේ හා විදහවේ නැවත නැඟි සිට්මයි.

ගණිත ශාස්තුය, නාරකා ශාස්තුය හා භූමි ශාස්තුය පිළිබඳ ව පුසිද්ධියක් ඉසිලු මෙතෙම නි. ව. 2 වන ශත වර්ෂයෙහි ඇලෙසැන්ඩ්රියාවෙහි ජීවත් වුවෙකි. මොනුගේ මතයට අනුව චිශ්වයේ කේන්දය පෘරිථියයි.

කි. ව. 1473 - 1543 අතර ජීවත් වූ පෝලන්ත තාරකා ශාස්කුඥයෙකි. පෘථිවිය සුර්යයා වටා යන බව මුලින් ම කීවේ මොහු ය.

<sup>4.</sup> ති. පූ. 384 - 322

කි. ව. 1564 - 1642 අතර ජීවත් වූ ඉතාලි ජාතික කාරකා ශාස්තුඥ්යකි.

<sup>6.</sup> Volume

නොයෙක් පාඨවලින් ද පොදු ජනයාගේ කියමන්වලින් ද ඉතා පැහැදිලි ව දක්වෙන්නේ පෘථිවිය සමතලා බව ය. එහෙත් කොලොම්බස් <sup>1</sup> හා මැගලක් <sup>1</sup> ද පසළොස් වැනි සියවසේ අනාය දේශගවේෂකයෝ ද බටහිරට යාතුා කොට නැගෙනහිරින් මතු වී උන්තර නැති වන සේ මේ පැරණි විශ්වාසය බිඳ දමුහ.

මේවායින් හා තවත් මෙබඳු ඔප්පු කිරීම සිය ගණනෙකින් මිනිස්සු පුරාතන පණ්ඩිතයනටත් වැරැඳී තිබිය හැකි බව දකින්නට පටන් ගත්හ. විදහ ආකල්පය හට ගත්තේ මෙසේ යැ නවීන මිනිසා හැම දෙයක් ම සැක කරන්නට පටන් ගත්තේ මේ අයුරිනි. නව සොයා ගැනීමෙන් සොයා ගැනීමට මිනිසුන් විසින් විශ්වාස කරන ලද පැරැණි පැහැඳිලි ලෝකවිනුය අවුල්ව ගිසේ ය. ජීවය ? කිසි ම තැනෙක දී කවුරුන් වත් ඒ ජීවය දක නැත. ආත්මය ? පාක්ප්ලාස්මයේ සැඟැවී හෝ කේතුගුන්ටියේ? හිඳ ගෙන හෝ සිටින ආත්මයක් කාටවත් අසු වී නැත. ඩෙකාට හම දාර්ගනිකයා කියා තිබුණේ ආත්මය කේතුගුන්ටියෙහි තිබිය යුතු ය කියා ය. අමරණියන්වය ? අපට ඒ ගැන කීමට පරලොවින් කවදා හෝ ආපසු ආ තැනැත්තා කවරෙක් ද ? ස්වර්ගය ? අපගේ දුරදර්ගකවලින් ඒ ගැන කිසි ම සාක්කියක් ලැබී නැත. දෙවියන් වහන්සේ? මහා පිළිගැනීමෙකි. මෙය නම් පිය හිලව්වක්? ඕනෑ වූ මිනිසකුගේ නිර්මාණයෙකි. ඔහුට නම පියා

කි. ව. 1446 - 1506 අතර ජීවත් වූ ඉතාලි ජාතික නැවියෙකි. 1492 දී අමෙරිකාව සොයා ගන්තේ මොහු ය.

<sup>2.</sup> නි. ව. 1470 - 1521 අතර ජීවත් වු පෘතුගිසි නැවිපෙකි.

<sup>3.</sup> The Attitude of Science.

<sup>4.</sup> Protoplasm ප්‍රාක් - ප්ලාස්මය නම සතුන්ගේ හා චාත්ෂ ලනාවන්ගේ ජීවයේ භෞතික වූ පදනම ය. පැහැපක් නැති ප්ල්ලියක් බඳු වූ මෙය තැනි ඇත්තේ 'ඔක්සිජන්, හයිඩුජන්, කාබන් හා නයිවුජන් යන මූල දුවතුවලිනි.

<sup>5.</sup> ඉක්තු - ගුන්ථිය නම මොළයේ තුන්වන කෝශිකාවට පිටුපසින් පිහිටා ඇති, වැලි වැනි කුඩා කැබලිවලින් පිරුණු කේතුවෙක හැඩරුව ඇති ශුන්ටියෙකි.

<sup>6.</sup> කිු. ව. 1596 - 1650 අතර ජීවත් වූ පුසිද්ධ පුංග දාර්නේකිකයා ය.

<sup>7.</sup> පිය හිලව්ව තම වියා වෙනුවට යොදා ගනු ලබන යමෙකි.

වෙනුවට මහ පියකු අවශා වූවා විය හැකි ය. විශ්වය මහා යන්තුයෙකි. මිනිසා වනාහි පරමාණුවල අහඹුවෙන් වූ පිළියෙළ වීමෙකින් හා ස්වාභාවික පරිණාමි කියා මාර්ගයෙකින් හට ගත් කුඩා යන්තුයෙකි. දුක වනාහි ජීවත්වීමට දඟලන මිනිසාව ලැබෙන නොවැළැක්විය හැකි උරුමයයි. ඊට වැඩි අර්ථයෙක් හෝ පුයෝජනයෙක් එහි නැත. මරණය නම රසායනික මූල දුවායන්ගේ දියැවී යැමෙකි. මරණින් මතු අන් කිසිවක් ඉතිරි නො වේ.

මෙසේ මහා පුරුසෙයගේ මහා ගුන්ථයේ නැතහොත් මහා ගාස්තාවරයාගේ වචනය වෙනුවට අපගේ පසිදුරන්ගේ සාක්කිය ම යොදා ගෙන තිබේ. සුක්ෂ්ම දර්ශකයෙන් හා දූර දර්ශකයෙනුත් එක්ස් කි්රණයෙන් හා රේඩාවෙනුත් ' විදහව ඉන්දියයන්ගේ ගෝවර සීමාව විශාල කොට ගෙන ඇති බව නිසැකය. තර්කනයෙන් ද නැවන නැවතත් යෙදිය හැකි පරීක්ෂණ විධිවලින් ද' අපගේ පඤ්චෙන්දිය නිරීක්ෂණය කුමානුකූල කොට ගෙන තිබේ. එහෙත් අන්තිමට බලන විට විදහවේ හා විචාරයේ සාක්කිය පසිදුරන්ගේ ම සාක්කියයි. විදහව ගොඩනංවනු ලබා ඇත්තේ මිනිසාගේ ඇස, කන, නැහැය, දිව හා කය යන මෙවා පදනම් කොට ගත් ගොඩනැගිල්ල මත ය.

කෙසේ හෝ ඉකුත් දශක කීපය තුළ දී අපි වඩාත් අතිපණ්ඩිත වී සිටීමු. අපි දන්නා දේ ගැන නැතහොත් දන්නවා යයි සිතා ගෙන සිටින දේ ගැන වැඩි වැඩියෙන් සැක කරන්නට පටන් ගෙන සිටීමු. කිසිවකට ගරු සරු නොදක්වා ඉඳුරන් වහල් කොට ගෙන අප විසින් තනා ගන්නා ලද උපකරණ ම

<sup>1.</sup> X - ray

Radar ජේවාව නම් ඇසට නොපෙනෙන වස්තුන් පිහිටි දෙස හා තැන සොයා ගැනීමට ඉවහල් වන විදුලි උපකරණයෙකි.

<sup>3.</sup> Repeatable Techniques of Exeperiment

සරදමකට මෙන් අනෙක් අතට හැරි ඇත. එසේ නිපදවා ගන්නා ලද උපකරණවලින් ම අපගේ ඉන්දිය නමැති ආයුධය අසම්පූර්ණ බවත් ඇති සැටියෙන් වූ ලෝකය පිළිබඳව අපට දනීමක් ලබා දම සඳහා පුමාණවත් නොවන බවත් පෙන්වා දී ඇත. මෙහි දී අපගේ කාලයෙහි මතු ව ඇති අමුතු දේවලින් කීපයක් ගැන වත් සඳහන් කිරීම සුදුසු ය. රේඩියෝ තරංග, විකිරණශීලතාව හා පරමාණුක ශක්තිය යන මෙවා ඉඳුරනට අසු නොවන තරංගවලින් හා ශක්ති ස්පන්දනයන්ගෙන් අප වට වී ඇති බවත් ඉතා කුඩා දුවා කැබැල්ලක පවා අපගේ සිහීමට වත් අසු කර ගත නොහැකි තරම් විශාල වූ ශක්තීන් අඩංගුව ඇති බවත් සැකයේ සේයාවකුදු ඉතිරි නො කොට ඔප්පු කරයි.

දන් අපි තරමක් නිහතමානී වී සිටීමු. අපගේ ශරීරය, ඇස් හා කන් නමැති කුඩා සිදුරුවලින් යුත් වැසුණු කුටීයක් බඳුය. අපට බාහිර ලෝකය පිළිබඳව තොරතුරු එන්නේ මේ සිදුරු මහිනි. දන් අපි ඒ බව දන සිටීමු. අප ආසන්නයෙහි පවා නොයෙක් තරාතිරම්වල ආලෝක හා ශබද විශාල පුමාණයක් ඇති නමුදු අපට ඒවායින් හසුකර ගත හැකිවන්නේ ඉතා ස්වල්ප වූ පුමාණයෙකි. කඩයෙන් ගත පනහකට මිලට ගත් බලු නළාවෙන් නැගෙන හඬ අපේ බල්ලාට ඇසෙයි. එහෙත් ඒ හඬ අපගේ ඇසීමේ ඉහළ ම සීමාවත් ඉක්මවා ඇති හෙයින් අපට නො ඇසෙයි. දකීම ඇසීම හා ගඳ සුවඳ දනීම පිළිබඳ වූ අපගේ සීමාවලට වෙනස් වූ සීමා ඇති බොහෝ මාගයෝත් පක්ෂිහුත් ඇත්තාහ. ඉඳුරන් වහල් කොට ගෙන අපට අසු කර ගත නොහැකි බොහෝ දෙවල් ඔවුන්ගේ ලෝකයේ ඇත.

බුද්ධිමත් මිනිසා උඩතු වී සිටින මනුෂා වර්ගයා ගැන ම සිතා මවිත වෙයි. ඇති සැටිය දකීමේ දී මාගයෝත් පක්ෂීහුත් කෘමීහුත් මිනිසාගේ ම නිපැදවීම් වන සියුම් උපකරණත් ඔහු

<sup>1.</sup> Radio Waves

<sup>3.</sup> Atomic Energy

<sup>2.</sup> Radio Activity

<sup>4.</sup> Pulsations of Energy

ඉක්මවා ගොස් සිටිති. බුද්ධිමත් මිනිසා ඉඳුරනට අසු නොවත මේ නන් වැදෑරුම් වූ වස්තූන්ගෙන් කොටසක්වත් තමාට ම අසු කර ගත හැකි දයි සිතන්නට පටන් ගෙන තිබේ. නිදසුනක් වශයෙන් කිසියම් විදියෙකින් ආලෝකය හා ශබදය දූන ගැනීමට මිනිසාට ඇති ශක්තිය විකෙකින් හෝ වැඩි වන සේ අපගේ ඉන්දියයන් පුහුණු කර ගන්නට හෝ දියුණු කර ගන්නට හෝ හැකි වූවා යයි සිනමු, එවිට අපට කලින් ගොදුරු කොට ගත නොහැකි වූ බොහෝ වස්තූන් ගැන දූන ගන්නට නොලැබේ ද? නැතහොත් විකක් විශාල වූ දූනීමේ සීමාවක් ඇති පුද්ගලයෝ කීප දෙනෙක් අප අතර උපන්නාහයි සිනමු, සෙස්සන් දකින්නේ හෝ අසන්නේ හෝ නැති දේ ඔවුන් දකින්නේත් අසන්නේත් නැති ද ? මා තුළ පිහිටි ජේඛ්යෝවෙකින් මෙන් ඔව්හු දුර සිට ශබ්ද නාසන් ද ? නමා තුළ පිහිටි ටෙලිවිනෙයෙකින් මෙන් ඔව්හු දුර සිට රූප නොදකිත් ද ?

මෙබඳු හැකියාවක් ගැන සිතන්නට අපට බල කර සිටින්නේ විසි වැනි සියවසේ උපකරණවලින් හෙළි කරන ලද ලෝකයයි. මේ ලෝකයෙහි පියෙවී ඇසට නොපෙනෙන, නොඇදහිය හැකි තරමේ වස්තූන් හා ශක්තීන් ඇති බව හෙළි වී තිබේ. විස්මය ජනක දීර්ඝ මනුෂෘ ඉතිහාසය වීමසා බලන වීට ද ගෝචර සීමාව පළල් කොට ගන්නා ලද එබඳු දන ගැනීම්, සනා වශයෙන් ම පැවැතී ඇති බව පෙන්වන නිදර්ශන රාශියක් වාර්තා ගත ඉතිහාසයෙන් සොයා ගත හැකි වෙයි. දහඅට වැනි සියවසේ ජීවත් වූ මහා ගණිතඥයකු හා විදහඥයකු වූ ස්වෙඩෙන්බොර්ග් ' තම ජීවිතයේ පසු කාලයෙක දී සාමානය තත්ත්වය ඉක්මවා ගිය දනීම ශක්තියක් දියුණු කර ගෙන සිටි බව ඔහු ගැන ලියැවී ඇති ජීවිත කථාවලින් හෙළි වෙයි. ටෙලිවිසනයෙකින් මෙන් දුර ඇති දේ දකීමට ඔහුට තිබුණු ශක්තිය පිළිබඳ එක් නිදසුනක් දාර්ගනික එමානුවෙල් කාන්ට

<sup>1.</sup> Swedenborg

සහ වෙනත් විශිෂ්ට පුද්ගලයන් බොහෝ දෙනෙකුන් විසින් ද සහතික කොට ඇති නිසා විශේෂයෙන් පුසිද්ධ ව ඇත.

එක්තරා සන්ධ්‍යාවෙක සවස හයට ගොතෙන්බුර්ග් නගරයේ දී යහළුවන් සමග ආහාර ගනිමින් සිටි ස්වේඩන්බොර්ග් හදිසියේ කැලඹීමට පත් ව තම උපන් නගරය වන ස්ටොක්හෝල්ම්හි හයානක ගින්නක් හට ගෙන ඇති බව පැවැසී ය. ඒ නගරය පිහිටියේ ඔහු සිටි තැනින් සැහැපුම් කුන්සීයක් පමණ දුරිනි. ටික වේලාවකට පසු ඒ ගින්න තම අසල්වැසියකුගේ ගෙය දවා ඇති බවත් නමාගේ ම ගෙය දවීමට තර්ජනය කරමින් පවත්නා බවත් හේ කියා සිටියේ ය. එදින ම රාති අටට ඔහුගේ ගෙයින් තුන් වන ගෙය ළඟ දී ගින්න නතර කරන ලද බව ඔහු කීවේ තරමෙක සැනැසිල්ලෙකිනි. දවස් දෙකකට පසුව ගින්න පිළිබඳ සත වාර්තාවලින් ස්වෙඩෙන්බෝර්ග් ගේ හැම කියමනක් සත බව ස්ථිර කරන ලදී, ගින්න ඇවිලෙන්නට පටන් ගෙන ඇන්තේ හරියට ම ඔහුට ඒ සංඥාව ඇති වූ අවස්ථාවේ දී ය.

පුසිද්ධියෙන් නොයෙක් නරාතිරමේ පුද්ගලයන් පිළිබඳ වාර්තා ගත ඉතිහාසයෙහි මෙබඳු සිද්ධි සිය ගණනක් සඳහන් ව ඇත. ස්වේඩෙන්බෝර්ග්ගේ සිද්ධිය එයින් එකක් පමණී, තවන් කීප දෙනකුන්ගේ නම් මෙහි දී සඳහන් කළ මනා ය. මාක් වීවෙන්<sup>2</sup>, ඒබුගම් ලින්කන්<sup>3</sup>, සේං සයෙං<sup>4</sup> යන මොවුන් පිළිබඳව අනසෙන් විසින් ලියා ඇති වර්ත කථාවලටත් ඇතැම් තන්හි දී ඔවුන් විසින් ම කර ඇති විස්තරවලටත් අනුව ජීවිතයේ කිසියම් අවස්ථාවෙක දී මොවුන් ඉහත සඳහන් විදියේ සිදුවීම දක ගැනීමට සමත් වූ බව හෙළි වෙයි. මොවුනට ඈත ස්ථානයක් හෝ මොවුන්ගේ ම ජීවිත වල ඉදිරි අවස්ථාවෙක හෝ සිදුවන සිදුවීම ඉතා කුඩා විස්තරත් සහිතව දක ගත හැකි වූ බව දන

<sup>1.</sup>Gothenburg

<sup>2.</sup> Mark Twain

Abraham Lincoln

<sup>4.</sup> Saint-Sacns

ගත්තට තිබේ. විස්මය ජනක ලෙසින් මේ සිදුවීම් පෙනී ඇත්තේ හදිසියේ ම ය. දුර පිහිටි සිදුවීම් දනීමේ ස්වේඩෙන්බොර්ග්ට තිබුණු හැකියාව පසු කලෙක දී හොඳින් තහවුරුව ගිය ඉන්දිය ශක්තියක් බවට දියුණු විය. අනෙක් බොහෝ දෙනෙකුට ඒ දියුණු දනීම් ශක්තිය ඇති වූ බව පෙනෙන්නේ කිසියම් වැදගත් තීරණාත්මක වූ අවස්ථාවෙක පමණි.

බටහිර ලෝකයේ සිටින අප එබඳු සිදුවීම දෙය බලන්නට පුරුදු වී සිටින්නේ තරමෙක සැකයෙකින් යුතුව නුහුරට ය. මේ සිදුවීම කොතරම් සුලබව සිදු වුවත් කොතරම හොඳින් ඔප්පු වුවත් අවංක බුද්ධිමතුන් විසින් කොතරම ස්ථිරව සහතික කරනු ලැබුවත් අප පුරුදු වී සිටින්නේ ඇතිබැම එසවීමෙකින්, උරහිස සෙලවීමෙකින් නැතහොත් "අහඹුවෙකි" "මනහර" ය යනාදියක් කීමෙකින් ඒවා ඉවත ලීමට ය. අප කරන්නේ එතෙකින් නතර වීම ය,

කෙසේ හෝ මේ සිද්ධි, තව දුරටත් අප විසින් පහසුවෙන් ඉවත නො දමිය හැකි කාලය දුන් අවුත් තිබේ. ලෝකයේ ඇති විදහතුකුල මත පුවාහයන් හා අවශානාවන් ගැන දන්නා වූ බුද්ධිමත් මිනිසා මෙතෙක් විචරණය නොවූ සිද්ධියෙකින් අගතා දෙයක් මතුවනු ඇතැයි බලා සිටි. එබඳු මිනිසකුට මිනිසාගේ දියුණු කළ හැකි අසිරිමත් වූ ඉන්දිය ශක්ති පිළිබඳ සමස්ත විෂය ම බෙහෙවීන් සිත් අලවන්නා වූ ක්ෂේතුයෙක් වෙයි. එය ඉතා වැදගත් ක්ෂේතුයෙකි.

ඩියුක් විශ්ව විදහලයේ ආචාර්ය ජේ. බී. රයින් ඉඳුරනට අසු නොවන අද්භූත සිද්ධි, පරීක්ෂණාගාරයේ දී කුමානුකූල ව විමසා බැලිය යුතු යයි සිතු දූරදර්ශී විදහඥයන්ගෙන් කෙනෙකි. ආචාර්ය රයින්, 1930 සිට තම අනුගාමකයන් සමග කරගෙන යන පරීක්ෂණයෙක් ඇත. පරසිත් දනීමටත් දිවැසින් දකීමටත් මිනිසාට ඇති ශක්තින් පිළිබඳ පළල් අධ්‍යයනයෙක් ඔහු විසින් පවත් ගෙන තිබේ. විදහානුකූල කුමය තදින් අනුගමනය කරමින්. හොදින් පාලනය කරන ලද්දා වූ ද නැවත නැවතත් අත්හදා බැලිය හැක්කා වූ ද පරික්ෂණ භාවිත කරමින් ආචාර්ය රයින් විසින් සොයා ගන්නා ලද කරුණක් වෙයි. එනම් බොහෝ දෙනා පරික්ෂණාගාරික තත්ත්වයන් යටතේ සාමානප ඉන්දුය ඥානයට අසු නොවන දේවල් දන ගැනීමට සමත් වන බවයි. ආචාර්ය රයින්ගේ පරික්ෂණවල අගය විමසීමට සුපරික්ෂිත සංඛාා ලේඛනාත්මක විධි යොදා තිබේ. ගණිත ශාස්තුානුකුලව බලන විට ඔහුට සොයා ගත හැකි වී ඇති පුතිඵල "ඉබේට" බාර දිය නොහැකි බව පෙනි ගොස් තිබේ. (ආචාර්ය රයින්ගේ කුමවල හා පුතිඵලවල විස්තර සඳහා 1947 දී පළ කරන ලද ඔහුගේ "The Reach of The Mind" නමැති පොත බලන්න.) පුංශයේ වාකොලියේ රුසියාවේ කොටික් හා ජර්මනියේ ටීවනර්³ වැනි වූ අතා විදහාගවේකෙයන් ද පරීක ෙණාගාරික කුම ම භාවිත කරමින් රයින්ගේ නිගමනවලට ම ස්වෘධීන ව බැස ගෙන ඇත. අනුකුමයෙන් වැඩෙන විදහනුකුල සාක්ෂා සමූහය, පරසිත් දනීමට හා දිවැසින් දකීමට මිනිසාට ඇති ශක්තිය පිළිබඳව බටහිර ලෝකයේ පවතින අවිශ්වාසයන් සෙමින් බිඳ දමමින් පවති.

මෙසේ මිනිසාගේ ඉන්දිය පුතෘක්ෂයේ පටු විවරය පළල් කළ හැකි බව තුන් පැත්තෙකින් ම දක්නට ලැබේ.

- (i) අනුමාන වශයෙන් සලකා බලන විට එබඳු පළල් කිරීමක් සිදුවිය හැකි යයි ඇදහිම යුක්ති සහගත ය.
  - (ii) ඓතිහාසික වශයෙන් බලන විට බොහෝ අවස්ථාවල දී එබඳු පළල් කිරීම සිදු වී ඇති බව සතුන වූ කථාන්තර රාශියකින් පෙන්වනු ලැබේ.

(iii) විදහානුකූල වශයෙන් සලකන විට ඉන්දියයන්ගේ සාමානය ගෝවර සීමාවෙන් ඔබ්බෙහි වූ දේ දන ගත හැකි බව නැවත නැවතත් කළ හැකි පරික්ෂණ වලින් සහතික කරනු ලබන බව පෙනේ.

කුමයෙන් වැඩි ගෙන යන මෙබඳු පරික්ෂණාගාරික සාක්ෂා රාශියෙක් ඇත.

කෙසේ හෝ දනට පරීක්ෂණාගාරවලින් දිවැස ඔප්පු කොට අැත්තේ, තිබිය හැකි පුතාක්ෂ කිරීමේ මාර්ගයක් වශයෙන් පමණි. දිවැස් නුවණේ වැඩට යොදා ගත හැකි පුයෝජන අපමණ වුවත් තව ම ඒවාට අත තබාවත් නැත. මිනිසකුට තම ඇස් හා කන් වහල් කොට නොගත් දනීම මාර්ගයක් තිබේ නම්, මසැස භාවිතයට නොගෙන වෙනත් තැනෙක සිදුවන දෙයක් කය තුළ සවි කරන ලද ටෙලිවීමත් යන්තුයෙකින් මෙන් කිසිදු පරිසරයෙක දී "දකිය හැකි" නම් මිනිසාට නමා ගැනත් තමා ජීවත් වන ලෝකය ගැනත් දනීම ලබා ගැනීම සඳහා වැදගත් නව මාර්ගයක් විවෘත ව ඇති බව පැහැදිලි ය.

ගත වර්ෂ ගණනාවක් හිස්සේ මිනිසා ඉටු කර ගෙන ඇති දේ අති විශාල ය. ඔහුට තම ගක්තියෙන් හා දොනයෙන් අවකාගය ජය ගැනීමටත් භෞතික ලෝකය තම අධිෂ්ඨානයට අවතත කර ගැනීමටත් හැකි වී තිබේ. ඔහුගේ ගක්තිය හා දක්ෂතාව කොතෙක් වුවත් තව ම මිනිසා සිටින්නේ හානි කළ හැකි දුර්වල තත්ත්වයෙක ය. බාහිර දේවල් කොතෙක් යටත් කර ගෙන සිටියත් තව ම මිනිසාට තමා පෙනෙන්නේ හින වූ බල ඇති මංමුළා වූ එකකු ලෙස ය. කලාවෙන්, සංස්කෘතියෙන් හා සභාත්වයෙන් ලබා ඇති ජය කොතෙක් වුවත් උපතේ සිට මරණය තෙක් තමා ද තම පියයන් ද, පසු පස ලුහුබඳනා දුකෙහි තේරුම හා පුයෝජනය කිමෙක් දයි තව ම වටහා ගෙන නැතු. මැතෙක දී මිනිසා පරමාණුවේ ඇතුළත ගැබට විනිවිද ගියේ ය. සාමානය ඉන්දියයන්ගේ වහලක් නැති ව දුනීම ලබා ගත හැකි මාර්ග ඇති බව ද උඩු සිත හා යටී සිත අතර ආශ්චර්යවත් සම්බන්ධතාවක් ඇති බව ද අලුතින් සොයා ගෙන තිබේ. දුන් ඔහු තමාගේ ම ඇතුළත ගැබට විනිවිද යන තැනට පැමිණ සිටිනවා විය හැකි ය. අදුරේ ගත කළ ශත වර්ෂ බොහෝ ගණනකට පසුව අවසානයේ දී මිනිසාව තමාගේ පැවැත්ම පිළිබඳ මහා මූලික පුහේලිකාවකට විදහනුකූල වූ නෘප්තිදායක විසඳුමක් ලැබෙනවා විය හැකි ය. මිනිසා උපන්නේත් දුක් විඳින්නේත් කවර හෙයින් ද යනු ඔහුට ඇති මහා පුහේලිකාවයි.

## 2

### එඩිගා කේසිගේ වෙදකම් දිවැස

දීවැසේ ශක්තියෙන් කළ හැකි දේ ගැන සිතන විට සිත සැලෙයි. තමාට ඇති ඒ ශක්තිය පුයෝග පක්ෂයෙන් ද ඥාන පක්ෂයෙන් ද අර්ථවන් වූ කාර්යවලට යෙදීමට සමත් වූ මිනිසකු හමු වුවහොත් ඊටත් වැඩියෙන් සිත සැලෙනු ඇත. එඩිගා කේසි' එබඳු මිනිසෙකි.

කේසිගේ ජීවිතයේ අවසාන කාලයේ දී ඔහු ගැන සඳහන් කරනු ලැබුවේ "වර්ජනියා වෙරළේ පුාතිහාර්යකාරයා" කියා ය. මේ හැඳින්වීම නො මහ යවන්නෙකි. සිය ගණන් මිනිසුන් ඔහුගේ උදව්වෙන් පුදුම ලෙස සුවය ලැබූ නමුත්, කේසි, කිසිසේන් වචනයේ සාමානා අර්ථයෙන් පුාතිහාර්යකාරයෙක් නො වී ය. රෝගීන් මත අත තැබීමෙක් හෝ රහස් මන්තර ගුරුකම් ශක්තියෙක් හෝ වස්තුයක් සිඹින්නට දීම පමණෙකින් කොරුන්ගේ කිහිලිකරු ඉවතලීමෙක් හෝ එහි නො තිබිණි. එඩගා කේසි විසින් ඊනියා පුාතිහාර්ය කරන ලද්දේ බොහෝ විට රෝගියා සිටි තැනින් සැතපුම දහස් ගණනකට ඈත සිට දිවැසින් කරන ලද විස්මය ජනක ලෙසින් නිවැරුදී වූ රෝග

<sup>1.</sup> Edgar Cayce

<sup>2.</sup> The Miracle Man of Virginia Beach

විනිශ්චය මාර්ගයෙන් පමණි. නව ද ඔහුගේ දිවැස් ශක්තිය මතු කර ගෙන ඇත්තේ සම්පූර්ණයෙන් ම සම්මෝහ නිදාව තුළ සිටීය දී ය. සම්මෝහ නිදාව තමින් හැඳින්වෙන්නේ තමාගේ ම හෝ අතිකතුගේ හෝ යෝජනාවක් නිසා ඇති වූ කෘතුම නින්දෙකි. මෙය එක්තරා වර්ගයෙක සමවතෙකි. රෝගවලට පුතිකාර කිරීමේ කුමයක් හෝ යට් සිත පරික්ෂා කිරීමේ උපාය මාර්ගයක් වශයෙන් හෝ වැඩි වැඩියෙන් සම්මෝහ නිදාව භාවිත කරන මානසික පුතිකාර කරන්නවුනට ' මේ සිද්ධිය විශේෂයෙන් වැදගත් විය යුතු ය.

තේසිගේ සම්මෝහ නිදුා දිවැස පහළ වන ආකාරය පිළිබඳ හොඳ අවබෝධයක් අලබාමාවේ සෙල්මාහි <sup>2</sup> කුඩා දරිය පිළිබඳ සිද්ධියෙන් ඇති කර ගත හැකි ය. හේතුවක් දක්වීය නො හැකි ලෙසින් මේ දරියගේ සිහිය නැති විණි. ඕ උමතු රෝහලකට ඇතුළු කරනු ලැබුවා ය. ඈ ගැන තද උනන්දුවක් දක් වූ ඇගේ සහෝදරයා තේසිගේ පිහිට ඉල්ලා සිටියේ ය.

කේසී තම කවිච්චිය මත දිගා විය. කීපවරක් දීර්ඝ ව ආශ්වාස කළ හේ නින්දට වැටීණී. ඊළඟට ඔහුට ඒ දරියගේ සීරුර පරීක්ෂා කර බලා රෝග නිදාහය සොයා ගත හැකි ය යන කෙටි සම්මෝහ නිදා යෝජනාව ලැබුණේ ය. සම්මෝහ නිදා යෝජනාව තම් මෙබදු නින්දෙක සිටින්නකුට කෙරෙන යෝජනාවයි. කේසී සුළු වෙලාවක් නිසොල්මනේ සිට කථා කරන්නට විය. සම්මෝහ නිදාවට වැටුණු හැම දෙනා ම එබඳු යෝජනාවක් ලැබුණු විට කියා කරන්නේ ඒ අයුරිනි. එහෙත් බොහෝ සම්මෝහ නිදෝපගතයනට වෙනස්ව, කේසී, . ඇක්ස්-ජේ පෙනීමක් 3 ඇතුවාක් මෙන් උමතු දරියගේ කායික තත්ත්වය කෙටියෙන් විස්තර කරන්නට පටන් ගත්තේ ය. මේ දරියගේ හක්ක මුල දතක් තද වී මොළයේ නහරයෙක ගැවෙන

<sup>1.</sup> Psychotherapists

<sup>2.</sup> Selma, Alahama

බවත්, දත ගලවා දමූ විට තදය ඉවත් වී ඈ නීරෝගී වන බවත් හෝ කීවේය. ඔහු විසින් විස්තර කරන ලද මුඛ පුදේශය පරිකෂා කළ විට කලින් සැකයට පාතු නොවූ තදය හමු විය. දත ගලවා දමීමෙන් පසුව හි සම්පූර්ණයෙන් සුවපත් වූවා ය.

තවත් සිත් කාවදින නිදසුනෙක් නම, අඩු මසින් දරුවකු පුසුත කළ තරුණ කෙන්ටකි ' ස්තිය පිළිබඳ සිද්ධියයි. උපතේ සිට රෝගයෙන් පෙඑණු දරුවාට සිව්මස් වයසේ දී භයානක වෙව්ලීමෙක් ඇති විය. එය කොතරම් භයානක වූවා ද යනහොත් දරුවාගේ පියාත් ඇතුළු කොට, වෙදකම් කළ වෛදාවරුන් තිදෙනෙක් ම බිළිඳා දවසක් වත් ජීවත් නොවෙනැයි සිතුහ. බලාපොරොත්තු නැති නත්වයෙක සිටි මව රෝග නිදානය සොයන්නට යයි කේසිගෙන් ඉල්ලා සිටියා ය. සම්මෝහ නිලාවේ සිටි කේසි බෙලඩෝනා' විස වේලක් දී, පසුව අවශා නම් විෂ නාශකයක් ද දෙන්නට නියම කෙළේ ය. වෛදාවරුන්ගේ බලවත් විරෝධයට පටහැනිව විස වේල දිය යුතු බව මව තරයේ කියා සිටියා ය. එය දෙනවාත් සමග ම චෙවිලිල්ල නතර විය. විෂ නාශකය දුන් පසු ළදරුවා දිග ඇරි සන්සුන් වී නිත්දට වලුණේ ය. එයින් ඒ ළදරු ජීවිතය බෙරීණී.

මේ නිදසුනුත් තවත් මෙබඳු සිය ගණනක් නිදසුනුත් කිසි ම අයුරෙකින් ඇදහීම මුල් කොට ගත් සුව වීම ගණයට දමිය නො හැකි ය. මෙහි සඳහන් කරන ලද නිදසුන් දෙකේ දී තරම් ඉක්මනින් සුවය ලැබුණේ අවස්ථා කීපයෙක දී පමණි. හැම අවස්ථාවෙක දී ම ඉතා පැහැදිලි වූ ද ඇතැම් විට ඉතා දීර්භ වූ ද පුතිකාර කුමයෙක් නියම විය. පුතිකාරය ඖෂධවලින්, ශලා කර්මයෙන්, ආහාරයෙන්, විටැමින්වලින්, ජලචිකින්සාවෙන් ්,

I. Kentucky

<sup>2.</sup> Belladonna

<sup>3.</sup> Faith Cures

<sup>4.</sup> Hydrotherapy (- ජලය යොදා සෙරෙන වේදකමක්)

අස්ථි විකිත්සාවෙන් ්, විදහුත් විකිත්සාවෙන් ², සම්බාහතයෙන්³, ස්වයං-යෝජනාවෙන් ¹ යනාදී කොයි කුමයෙකින් වුවත්, එය නො අගැදිලි කුමයෙක් ම විය. නව ද ඒවා අතිශයෝක්ති යයි හෝ ලෙහෙසියෙන් රැවටෙන මිනිසුන්ගේ බොරු ගෙනීම් යයි හෝ සැලැකිය නො හැකි ය. කේසිගෙන් පිළියම් ලැබූ නිස් දහසකට වැඩි වූ හැම රෝගියකු පිළිබඳ වූ ම වාර්තා වර්ජිනියා බීවහි ආරක්ෂා සහිත ව, ලිපිගොනුවල තැන්පත් කොට නිබේ. මේ වාර්තා පරීක්ෂා කිරීමට කැමැති ඕනෑ ම සුදුසුකම ඇති අයකුට ඒවා පරීක්ෂා කළ හැකි ය. මේවා අතර විමැසීම්, ඉල්ලීම් හා ලෝකයේ නොයෙක් පෙදෙස්වල දුක් විඳින මිනිසුන්ගේ කළ ගුණ පැවැසීම් පිළිබඳ දාතම යෙදු ලිපි ද වෛදාවරුන්ගේ ලිපි, වාර්තා හා සහතික පතු ද සම්මෝහ නිදුවෙ සිටි කේසි විසින් කියන ලද හැම වචනයෙක ම, ලසුලේඛක පිටපත් ද ඇත. මේ සියල්ල ම මේ අද්භූත සිද්ධියේ සතාභාව පිළිබඳ ලේඛනගත ව ඇති සින් කාවදින සාක්කි ය.

1877 දී කේසි, මෙලොව එළිට දුටුවේ කෙන්ටකිහි හොප්කින්ස්වීල් ' නම් ස්ථානයට නුදූරිනි. ඔහුගේ මාපියෝ තුගත් ගොවියෝ ය. නව වැනි පන්තිය තෙක් ඔහු ගියේ පිටිසර පාසැලකට ය. දේශකයකු වීමේ ආශාව නිබුණු නමුත් ඔහුට තවදුරටත් ඉගෙනීම කරගෙන යන්නට කවදාවත් ඉඩ ලැබුණේ නැත. ගොවිපළේ ජීවිතයට දිය නොකළ නරුණ කේසි, නගරයට ගියේ ය. එහි දී ඔහු පොත් සාප්පුවෙක ලියන්නකු ලෙස ද ඊළඟට රකුණ සමාගමෙක වෙළඳ නියෝජිතයකු ලෙස ද සේවය කෙළේ ය.

<sup>1.</sup> Osteopathy (+ ඇට පිළිබඳ වෙදකම)

<sup>2.</sup> Electric Treatments (- විදහනය [විදුලිය] යෙන් කැරෙන් වෙදකම)

<sup>3.</sup> මසාප් කිරීම

<sup>4.</sup> Autosuggestion (- කමං විසින් ම අදහස් ඇතුළු කරගැනීම)

<sup>5.</sup> Hopkinsvill

වයස විසි එකේ දී ඔහුගේ ජීවිතයේ අමුතු වෙනසක් ඇති විය. මෙයින් ඔහුගේ ඉලක්කය වෙනස් විය. බැරුණ්ඩ් රෝගයෙන් පහර ලත් ඔහුගේ කටහඩ නැති විය. සියලු පුතිකාර නිශ්ඵල විය. ඔහු උපදෙස් ලැබූ සියලු වෛදපවරු ඔහුට උපකාර කිරීමට අසමර්ථ වූහ. වෙළඳ නියෝජිතයකු ලෙස තම කාර්යය දිගට කර ගෙන යෑමට අසමත් වූ තරුණ කේසි, සුව කළ නොහැකි ලෙස පෙනෙන තම රෝගය ගැන සිනමින් බලාපොරොත්තු සුන්කර ගෙන ගෙදර අවුත් අවුරුද්දක් පමණ නිකම් සිටියේ ය.

'අවසානයේ දී ඔහු ඡායාරූප කලාවට බසින්නට ඉටා ගත්තේ මේ වෘත්තියට තම කටහඬ එතරම් අවශා නොවූ හෙයිනි. ඔහු ඡායාරූප ශිල්පියකුගේ අනැවැසියකු මෙන් කටයුතු කරන කාලයෙහි සංචාරක විනෝද කීඩකයකු ද සමමෝහ නිදුාකාරයකු ද වූ තාට<sup>2</sup> නම් මිනිසෙක් ඒ නගරයට පැමිණ, භොප්කින්ස්වල් ගීත නෘතනාගාරයෙහි රාතුී සන්දර්ශනයක් පැවැත්විය. කේසිගේ තත්ත්වය ගැන ඇසූ හාට සම්මෝහ නිදා මාර්ගයෙන් පුතිකාරයක් කිරීමට ඉදිරිපත් විය. කේසි මේ පරීක්ෂණයට ඉදිරිපත් වුයේ සොමනසිනි. සමමෝහ නිදුාව තුළ දී හේ භාවගේ යෝජනාවට තෙපුල් දී පුකෘති කටහඬින් කථා කළේ ය. එහෙත් පිබිදීමෙන් පසු කටහඬේ විකෘතිය නැවත පැමිණියේ ය. ඒ පුතිකාරය සාර්ථක වූයේ එපමණකට පමණි. ඊළඟට පිබිදීමෙන් පසු වත් ඔහුට ස්වාභාවික ලෙස කථා කළ හැකි ය. යන යෝජනාව, සම්මෝහ නිදුාවේ දී ම දෙන ලදී. පශ්චාත් සම්මෝහ නිදා යෝජනාව³ නමින් හැඳින්වෙන මේ කුමය, බොහෝ දෙනෙකුට අධික ධූම පානයෙන් හා වෙනන් පුරුදුවලින් මිදීමට උපකාර වී ඇත. එහෙත් බොහෝ විට සාර්ථක වන මේ කුමය කේසිගේ රෝගයේ දී අසාර්ථක විය.

වෙනත් නගරවල නළු ගිවිසුම බාර ගෙන තිබුණු නිසා හාට්ට පරීක්ෂණය දිගට කර ගෙන යෑමට ඉඩ නොලැබිණි. එහෙත් ඒ පෙදෙසෙහි ම වුසු ලේන් ¹ නම් වූ මිනිසෙක් ද මේ සිද්ධිය කරමෙක සැලකිල්ලෙකින් බලා සිටියේ ය. ඔහු යෝජක චිකිත්සාවන් ² අස්රී චිකිත්සාවන් ³ හදාරමින් සිටි අයෙකි. සම්මෝහ නිදුා කාරයකු වශයෙන් ද ඔහුට දක්ෂතාවක් තිබිණි. තව ම සුව වී නො තිබූ කණ්ඨ රෝගයට තම දක්ෂතාව යොදා බලන්නට දයි ලේන් ඇයි ය. කේසි සිටියේ සුවය ලබා ගැනීමට ඉවහල් වන ඕනෑ ම දෙයකට එකඟ වන තත්ත්වයක ය.

ලේන්ගේ අදහස වූයේ සම්මෝහ නිදුාව තුළ සිටි කේසිට ම මහුගේ රෝග ස්වභාවය විස්තර කිරීමට යයි යෝජනා කිරීමට ය. කියන්නට පුදුමයි ! යෝජනා කළ ආකාරයෙන් ම කේසි තියා කෙළේ ය. පුකෘති හඬින් කථා කරමින් (මෙය ද ලේන්ගේ යෝජනාවට පිළිතුරු වශයෙන්) කේසි තමාගේ ම ස්වර රජ්ජුන්ගේ \* ස්වභාවය විස්තර කරන්නට පවන් ගන්තේ ය. "ඔව්" හේ කතාව ආරම්භ කළේ ය. "අපට සිරුර බැලිය හැකි ය. (කේසි මෙහි දීන් මින් පසු හැම විටෙක දීන් නින්දේ සිටින විට උත්තම පුරුෂ බහු වචනය භාවිත කෙළේ ය.) සාමානා තත්ත්වයේ දී මේ ශරීරය කථා කිරීමට අසමර්ථ ය. එසේ වී ඇත්තේ ස්නායු ශුමය නිසා ස්වර රජ්ජුන්ගේ අධර ජේශී, අඩක් තිෂ්කීය ව ඇති හෙයිනි. මෙය කායික පුතිඵලයක් ඇති කරන මානසික තත්ත්වයෙකි. අසංඥ තත්ත්වයේ සිටිය දී රෝගය වැළැඳී ඇති කොටස්වලට ලේ ගමන් කරනු ඇතැයි යෝජනා <sup>ශකා</sup>ට ඒ කොටස්වලට ලේ ගමන වැඩි කිරීමෙන් මෙය ඉවත් කළ හැකි ය."

<sup>1.</sup> Layne

Suggestive Therapeutics (මෙයින් අදහස් කෙරෙන්නේ රෝගියාට යම් යම් අදහස් ඇතුළු කිරීමෙන් රෝග සුව කිරීමේ කුමයයි.)

<sup>3.</sup> ඇට පිළිබඳ වෙදකම

Vocal Cords

ලේන් වහා ම, රෝගය වැළැඳී ඇති කොටස්වලට ලේ ගමන වැඩි වනු ඇතැයි ද නත්ත්වය ලිහිල් වනු ඇතැයි ද, කේසිට යෝජනා කෙළේ ය. කුමයෙන් කේසිගේ පපුවෙහි උඩ කොටසත් ඊළඟට ඔහුගේ ගෙළත් සුදු රත් පැහැයට හැරෙන්නට විය. ඊළඟට රෝස පැහැයට ද තද රකට ද හැරිණි. විනාඩි විස්සකට පමණ පසු ව නිද ගෙන සිටි මිනිසා උගුර පාදා මෙසේ කීවේ ය. "දන් ඔක්කොම හරි, තත්ත්වය ඉවත් වුණා. ලේ ගමන පුකෘති තත්ත්වයට පත් වන්නටත් ඊට පසුව හරිරය නැගිටිත්නටත් යෝජනා කරන්න." උපදෙස් ලැබුණු පරිදි ලේන් යෝජනාව කෙළේ ය. පීබිදුණු කේසි අවුරුද්දකටත් වැඩි කාලයකට පසුව, පළමු වරට පුකෘති කට හඬින් කථා කරන්නට පටන් ගත්තේ ය. ඊට පසුවත් ඔහුට ඉදහිට රෝගය වැළැඳුණු නමුදු ඒ හැම අවස්ථාවෙක දී ම, ලේන්, ලේ ගමන පිළිබඳ යෝජනාව කළ විට ඒ තත්ත්වය ඉවත් විය.

කේසි සම්බන්ධයෙන් පමණක් නම්, සිද්ධිය මෙතෙකින් අවසන් වීමට ඉඩ තිබිණි. එහෙත් ලේන්, ඒ සිද්ධියෙහි ගැබ් වී ඇති දේ ගැන පරිකෂාවෙන් සිටියේ ය. සම්මෝහ නිදුවේ ඉතිහාසය හුරුව සිටි හේ, පුංශයේ සිටි මෙස්මර්ගේ අනුගාමිකයකු වූ ඩී. පහුස්ගපුර්ගේ ' මුල් කාලයේ අත්දකිම්වල තිබූ ඊට සමාන නිදර්ශන ද දන සිටියේ ය. කේසි ට සම්මෝහ නිදුවේ දී තමාගේ ම ශරීරයේ තත්ත්වයන් සොයා දන ගත හැකි වී නම්, අනසයන්ගේ තත්ත්වයන් ද සොයා දන ගත හැකි වී නම්, අනසයන්ගේ තත්ත්වයන් ද සොයා දන ගත හැකි වනු ඇත යන අදහස ලේන්ට ඇති විය. ලේන් සිටියේ කලෙක සිට උදර රෝගයකින් පෙළෙමිනි. ඔව්හු ලේන් ගැන ම පරීක්ෂණ කළහ. එය සාර්ථක විය. සම්මෝහ නිදාවේ දී ලේන්ගේ ශරීර තත්ත්වය විස්තර කළ කේසි, පිළියම් කුමයක් ද යෝජනා කෙළේ ය. ලේන් පිතියට පත් විය. ඔහු දන සිටි රෝග ලක්ෂණවලට මේ විස්තර හොදින් ගැළඳපුණේ ය. ඒ වන විටත්

I. De Puysegur

වෛදහවරුන් කීප දෙනකුන් විසින් සොයා දුන ගෙන තිබුණේ ද, ඒ ලකුණමය. එහෙත් මේ අවස්ථාවේ දී නියම කරන ලද පුතිකාර තුමයට, කලින් නියම නො කරන ලද බෙහෙත්, ආහාර හා වනයාම ද ඇතුළත් විය. යෝජනා කරන ලද පුතිකාර කුමය ලේන් අත්හදා බැලුවේ ය. සහි තුනකට පසුව ඔහුගේ නත්ත්වය දෙනෙන තරමට හොඳ අතට හැරී ඇති බව ඔහුට වැටහිණි.

මුළු සිද්ධිය ගැන ම, කේසි සිටියේ සැකයෙනි. එහෙත් ලේන්, රෝගයෙන් පෙළෙන අතාංයනවත් උපකාර කළ හැකි දෝයි ඉතා ආශාවෙන් හා උනන්දුවෙන් සිටියේ ය. කේසි, බයිබලය කියවන්නට පටන් ගෙන තිබුණේ අවුරුදු දහයෙක ළමයකු වශයෙනි. එතැන් සිට හේ, අවුරුද්දකට වරක්, පිට කොළයේ සිට පිට කොළයට කියෙව්වේ ය. කේසි ඒ කාලයේ සිට කිුස්තුස් වහන්සේගේ ශිෂායකු මෙන්, අනා මනුෂායනට උපකාර කිරීමටත් අනායෙන් සුවපත් කිරීමටත් ආශාවෙන් සිටියේය. පසුව ඔහු, දේශකයකු වීමට සිතා සිටි නමුත් ඒ පුාර්ථනාව, පරිසරය නිසා බිදී ගියේ ය. දුන් ඔහුට පුදුමයකට මෙන්, අනාංයන් සුවපත් කරන්නට අවස්ථාවක් ලැබෙන්නට යයි. එහෙත් කේසි එය පිළිගැනීමට බිය විය. නින්දෙන් සිටින අතර අහිතකර දෙයක් කියැවුණොත් කුමක් කරන්න ද ? මරණයට හේතුවන දෙයක් පවා නියම විය නොහැකි ද ? අන්තරාය කර දෙයක් නියම කළහොත් එය වළක්වා ලන්නට තරම් වෛදා-ශාස්තුය ගැන ලේන් දූන සිටි නිසා, එහි අනතුරක් නැතැයි ලේන් ඔහුට සහතික කර කියා සිටියේ ය. කේසි, මාර්ගෝපදේශකත්වය ලබා ගැනීම සඳහා ධර්ම ගුන්ථ පරීකෂා කෙළේ ය. අන්තිමේ දී හේ එතරම නුහුරු කුමයෙකින් වුව ද උදවු ලැබීමට බලාපොරොත්තු වූ අයට උදවු කිරීමට එකහ විය. එය පරිකෘණයක් වගයෙන් පමණක් සැලැකිය යුතු බව කියා සිටි හෙතෙම තමාගේ සේවය සඳහා මුදලක් ගැනීමට මුළුමනින් ම අකැමැති විය.

සම්මෝහ-නිදුාවෙන් කේසි කී දේවල්, ලේන් ලසු ලේඛනයෙන් සටහන් කර ගන්නට පටන් ගත්තේ ය. ඔව්හු මේ ලියූ පිටපත්වලට "කියැවීම" යන නම යොදන්නට ද වූහ. ඒ නම දෙන ලද්දේ ඊට වඩා සුදුසු නමක් සිතට නා නිසා මිස, එය විශේෂ වශයෙන් නිවැරැදි නමක් වන නිසා නොවේ.

ඡායාරූප ශාලාවෙන් ඉතිරි කර ගත් කාලය, කේසි රෝගී නගරවාසීන්ගේ රෝග නිදාන සෙවීමට කැප කළේ ය. මෙහි දී දක්නට ලැබුණු බෙහෙවින් ම ආශ්වර්යවත් අංශයෙක් විය, එනම් සාමානය ජීවිතයේ දී ජෛද්ව ශාස්තුය ගැන කිසින් නො දන සිටි නමුත්, ඒ පිළිබඳ පොතක් පවා කිසි දිනෙකවත් කියවා නොසිට් නමුත්, කේසි තම රෝග විනිශ්චයවල දී වසුහවේදයට! හා කායික වීදහාවට <sup>2</sup> අයත් නියම චවනචලින් රෝග තත්ත්වයන් විස්තර කිරීමයි. එහෙත් කේසිට සියල්ලට ම වඩා ආශ්චර්යවත් වුයේ තමා මිනිසුන්ට කරන්නට කී දේවල් කිරීමෙන් ඔවුන් සුවපත් වීම ය. ලේන්ගේ සිද්ධිය පුශ්න කළ හැක්කක් ලෙසින් ඔහුට පෙනිණි. සමහර වීට "සනීපය" යන ලේන්ගේ හැඟීම, ඔහුගේ ම මනඃකල්පිතයක් විය හැකි ය. එහෙන් තමා ම නැවැත කටහඬ ලබා ගැනීම, කිසිසේත් මනඃකල්පිතයෙක් නොවේ. එහෙත් එය, භාගය සම්පන්න අහමු සිද්ධියක් වීමට ඉඩ ඇත. සමහර විට, මේ ශක්තිය ඇදුහිය හැක්කේ තමා සම්බන්ධයෙන් පමණක් වන්නට ද ඉඩ තිබේ. අසාධප යයි හඳුන්වා තිබුණු රෝග පවා, සුව කිරීමේ "නැතැයි" කිව නො හැකි සතෳ සිද්ධිය නිසා, කේසිගේ "කියැවීම්වල" මුල් අවුරුදුවල දී ඔහු සමග දිගට ම පොර බදමින් පැවැති මේ සියලු සැක, කුමයෙන් දියැවී ගියේ ය.

කේසිගේ ශක්තිය පිළිබඳ ආරංචිය කුමයෙන් පැතිරිණි. දිනක් කේසිට හොප්කින්ස්වීල්හි මහජන පාසැල්වල කලින් සිටි පරීක්ෂකවරයාගෙන් බොහෝ දුර සිට පණිවිඩයක් ලැබුණේ ය.

I. Anatomy

ඔහුගේ පස් හැවිරිදි දුව තුන් අවුරුද්දෙක සිට සිටියේ අසනීපයෙනි. අවුරුදු දෙකේ දී, ඇට තද පුතිශතවක් වැළැඳිණි. ඉන් පසු ව ඇගේ මනස ස්වාභාවික ලෙස වැඩුණේ නැත. මාපියෝ විශේෂඥයන් එකකුට පසු ව එකකුගෙන් උපදෙස් සෙවූහ. එහෙත් ඒ එකකුට වත් දරියට කිසි ම උපකාරයක් කළ නො හැකි විය. පසුව මේ දරිය වැඩි වැඩියෙන් නිතර වෙව්ලීමෙකින් පෙළෙන්නට වූවා ය. අන්තිමට උපදෙස් ගත් විශේෂඥයා කීවේ ඈ හැම විට ම වාගේ මාරක බව ඔප්පු වි ඇති දුර්ලත වර්ගයෙක, මොළයේ රෝගයකින් පෙළෙන බව ය. දුකින් බර වූ හදවතින් යුතු දෙමාපියෝ දරිය මැරෙන්නට ගෙදර ගෙන ආහ. ඔවුනට මිතුයකුගෙන් එඩගා කේසිගේ පුදුම ශක්තිය ගැන දන ගන්නට ලැබුණේ මේ අවස්ථාවේ දී ය.

නොරතුරුවලින් කම්පිත වූ කේසි, 'කියැවීමක්' දීම සඳහා' නගරයෙන් පිට යන විශේෂ ගමනකට කැමැත්ත දූන්නේ ය. ආර්ථික වශයෙන් පහත් තත්ත්වයෙක සිටි නිසා ඔහුට දුම්රිය ගාස්තුව පිළිගන්නට සිදු විය. දරියගේ පියා එය ගෙව්වේ ය. ඔහු කළ සේවයක් සඳහා පැහැදිලි ව යමක් ගත් පුථම අවස්ථාව මෙය විය.

කෙසේ හෝ ඔහු මේ ගමන පිළිගත්තේ සැකයෙන් බර හදවතෙකින් යුතුවයි. අස්වාභාවික කුඩා දරිය දුටු පසු තමා බාර ගෙන ඇති වගකීමේ මහත්කම ඔහුට වඩාත් දනී ගියේ ය. වෛදා ශාස්තුය ගැන කිසින් නොදත්, නුගත් ගොවියකුගේ පුතක් රටේ ම සිටි දකෘතම විශේෂඥයනටවත් පිහිටක් විය තො හැකි ව සිටි දරියකට උපකාර කිරීමට යයි. කේසි ඒ ගෙදර සාලයේ සෝපාව මත නින්දට වැටුණේ හයින් කම්පා වෙමිනි. කෙසේ හෝ සම්මෝහ නිදාවේ දී, තමා පිළිබඳ ඒ සියලු සැක පහව ගියේ ය. ළඟ සිට් ලේන්, යෝජනාව කොට පුරුදු පරිදි කේසි කියන දේ පිටපත් කෙළේ ය. පෙර කරන ලද සියලු

අපට නුරුපුරුදු ලෙසින් නිවනොත් සාස්තරයක් නීම සඳහා.

කියැවීම්වල තුබූ නිශ්චල පුවාහී ස්ථිරතාවෙන් යුතු ව, නිදන ජායාරූප ශිල්පියා දරියගේ තත්ත්වය විස්තර කරන්නට පටන් ගත්තේ ය. පුතිශහාව රෝගය වැළැඳෙන්නට ටික කලකට පෙර දරිය වාහනයෙකින් වැටී ඇති බවත්, එයින් නැළුණු පෙදෙසේ පුතිශහාව විෂ බීජ තැන්පත් ව ඇති නිසා වෙව්ලීම සිදුවන බවත් හේ කීවේ ය. සුදුසු ගස් වෙදකමෙකින් තැළීම ඉවත් කළ කල, සුවය ලැබෙතැයි දන ගන්නට ලැබීණි.

මව, දරිය වාහනයෙකින් වැටුණු බව ස්ථිර කළා ය. එහෙත් පෙනෙන තුවාළයක් නො තුබූ නිසා මේ සිද්ධිය හා රෝගය අතර මොන ම සම්බන්ධයක්වත් ඇතැයි ඈට කිසි දිනෙකවත් සිතී තිබුණේ නැත.

උපදෙස් ලැබුණු ලෙසින් සුදුසු පිළියම් ලේන් විසින් කරන ලදී. සති තුනක් ඇතුළත දී චෙච්ලීම් රෝගයෙන් දරිය සම්පූර්ණයෙන් ම මිදුණා ය. ඇගේ මනස පුකෘතිමත් වීමේ ලකුණු, තිශ්චිත ලෙස ම පෙනෙන්නට විය. රෝගයට පෙර ඇගේ පියතම කෙළි බඩුව ලෙසින් පැවැති බෝනික්කකුගේ නම කියා ඕ කථා කළා ය. ඉන්පසු ඕ අවුරුදු තුනකට පසු ව, පුථම වරට තම මාපියන් ඇමතුවා ය. මාස තුනකට පසු ව, කෘතවේදී මාපියෝ හැම අතෙකින් ම දරිය ස්වාභාවික තත්ත්වයට පත්ව ඇති බවත්, උමතුව සිටි අවුරුදු තුනේ දී අතපසු වූ දේවල් වේගයෙන් ඉගෙන ගන්නා බවත්, වාර්තා කළහ.

මෙබඳු නිදර්ශන නිසා. කේසිට එතරම් අසිරීමත් වූත්, විවරණය නො කළ හැක්කා වූත්, ශක්තියක් පුයෝජනයට ගැනීම නිවැරැදිය යන විශ්වාසය ඇති විය. මෙබඳු සිදුවීම නිසා ඔහුගේ කීර්තිය ද පැතිරිණි. හදිසියෙන් කේසි සොයා ගත් පුවත්පත්කරුවෝ ඔහු පුසිද්ධියට පත් කළහ. බලාපොරොත්තු සුන් කර ගෙන සිටි මිනිසුන්ගෙන් ඔහුට බොහෝ දුර සිට පණිවිඩ ලැබෙන්නට විය. ඔවුනට ඔහුගේ උපකාරය අවශා විය. ආතුරයාගේ නියම නමත් කියැවීම කරන අවස්ථාවේ දී මහු සිටින ස්ථානය හෙවත් වීදිය, නගරය හා රාජ්‍යක් යෝජනාව තුළ දී තමාට ලැබුණොත්, ඈතෙක සිට ගෙන පවා කියැවීම කළ හැකි බව කේසි දන ගත්තේ මේ අවස්ථාවේ දී ය. බොහෝ වීට ඔහු මේ දුර සිට කළ කියැවීම් ආරම්භ කළේ ආතුරයා සිටි පරිසරය පිළිබඳ ව හීන් හඬෙකින් කරන විස්තරයෙකිනි. "මේ උදෑසන, හොඳ සුළඟක්" "වින්ර් හූ" "ස්විට්සර්ලන්තය, මෙය ලස්සනයි නේ ද ? කදිම ලස්සන දීය පාරක්" දන් සිරුර ගමන් කරනවා, ඕන් දන් ලිෆ්ට් එකේ යනවා" "ලස්සන පිජාමා" "ඔව්, යාවකදා කරන මව මට පේනවා" මේ විස්තර හැම වීට ම නිවැරැදි බව ඔප්පු වී තිබේ. ඔහුගේ දිවැසේ සනාභාව පිළිබඳ තවත් සාක්කියක් මෙයින් සැපයේ.

කියැවීමේ ආතුරයා ඈත සිටියකු වුවත් කාමරයේ ම සිටියකු වුවත් කියා මාර්ගය හැම විට ම එක ම විය. ඔහුට උඩමනා කෙළේ සපත්තු ගලවා කර පටිය හා ගෙළ ගැටය බුරුල් කොට කව්ච්චියෙක නැතහොත් ඇඳෙක දිගා වී සම්පූර්ණයෙන් ම සන්සුන් වීමට ය. දකුණට හිසත් උතුරට පාදත් දමා නිදා ගැනීම වඩා හොඳ බව ඔහුට දුන ගත හැකි විය. කව්ච්චියකුත් හිසට කොට්ටයකුත් හැර අනා උපකරණයක් අනවශා විය, පහසුව සඳහා මිස, මේවාත් නැති ව බැරිවා නොවේ. රාති කාලයේත් මහා දවාලෙන් 'කියැවීම' කළ හැකි විය. අන්ධකාරය හෝ ආලෝකය, කුියා මාර්ගය කෙරෙහි කිසි ම චෙනසක් ඇති කළේ නැත. දිගාවීමෙන් විනාඩි කීපයකට පසු ව, කේසි නින්දට වැටේ. එවිට ලේන් නැතහොත් කේසිගේ බ්රිය, නැතහොත් පසු කාලයෙහි දී ඔහු පුත් හුදුලින් <sup>1</sup> ඒත් නැතහොත් <mark>කේසි</mark> විසින් ඒ කාර්යය බාර දෙන ලද ඕනෑ ම වග කිව- යුතු පුද්ගලයකු කරන්නේ, සුදුසු යෝජනාව ඔහුට ඉදිරිපත් කිරීම ය. සාමානා මයා්ජනා පාඨය මෙසේ ය.

<sup>1.</sup> Hugh Lynn

"දුන් ඔබ ඉදිරියේ අසවල් රටේ අසවල් නගරයේ සිටින අසවලා ඉන්නවා. (සුදුසු පරිදි නම් ගම් ආදිය යොදා ගත යුතු ය.) ඔබ මේ සිරුර වටා පරිස්සමින් ගොස් එය හොඳින් පරීක්ෂා කර මේ අවස්ථාවේ එහි ඇති නන්න්වයන් ඒ නන්න්වයට හේතුවත් මට කියන්න. මේ ශරීරයේ නිදහසට හා උපකාරයට අවශා යෝජනාත් කරන්න. මා පුන්න අසන විට ඔබ ඒවාට උත්තර දෙනවා ඇති."

විතාඩි කිපයකට පසු ව, සේසි කථා කරන්නට පටන් ගනී. ලේන් තැතහොත් පසු කලෙක දී ශ්ලැඩිස් ඩේවිස් ' මෙනෙවිය කෙළේ ඔහු කී දේ ලසු ලේඛනයෙන් වාර්තා කිරීමයි. පසුව මෙසේ සටහන් කර ගන්නා ලද චාර්තා යතුරු ලියනයෙන් පිටපත් කරන ලදී. බොහෝ විට එක් කොපියක් "කියැවීමේ" ආතුරයාට, ඔහුගේ මාපියන්ට, බාරකාරයාට නැතහොත් වෛදාවරයාට දී ඇත. කහ පැහැති කාබන් කොපිය කේසිගේ ස්ථිර ලිපි ගොනුවල තබා ඇත.

පුවත්පත් පුසිද්ධියත් වැඩි ගෙන යන කට වචන කිර්ගියත් නිසා කැදර මුදල් වැද්දන්ගේ අවධානය කේසි වෙනට ඇදෙන්නට විය. සති දෙකක් තිස්සේ කපු වෙළඳ පොළ ගැන දිනපතා කියැවීම ලබා ගැනීම සඳහා දිනකට ඩොලර් සියය ගණනේ කේසිට දීමට එක් කපු වෙළෙන්දෙක් ඉදිරිපත් විය. ඒ වන විට කේසිට තදින් මුදල් අවශා වී තිබූ නමුත් යෝජනාව ඉවත දමන ලදී. තවත් අයට අවශා වූයේ නිදන් වස්තු සොයා ගැනීමටය. තවත් කොටසකට රේස් අශ්වයන් ගැන දන ගැනීමට අවශා විය. අවස්ථා කිපයෙක දී පරීක්ෂණයක් වශයෙන් මේ වර්ගයේ කියැවීම අන්හදා බැලීමට කේසි එකඟ විය. කිපවතාවක්ම හේ තුරහ තරඟ වල පුතිඵල කීමට සමත් විය. අසමත් වූ අවස්ථා ද තිබීණි. එහෙත් ඒ නැම අස්ථාවෙක දීම

<sup>1.</sup> Miss Gladys Davis

ළබිදි විට තම ශක්තිය පිරිතී ඇති බවත් තමා තමා සමග ම අමතාපයෙන් සිටින බවත් කේසිට හැඟි ගියේ ය. වරක් හේ ටෙක්සාස්හි <sup>1</sup> දී බිම් තෙල් ළිං ඇති තැන් සොයා ගැනීම සඳහා තම දිවැස් ශක්තිය යෙදවීමේ අවදානම බාර ගත්තේ ය. එහි පතිඵල නෘප්තිදායක නො විය. අන්තිමේ දී කේසි, තම ශක්තිය රෝගීන්ට උපකාර කිරීමේ දී පමණක් ඇදහිය යුත්තක් ය යන විශ්වාසය ඇති කර ගත්තේ ය. එය යෙදිය යුත්තේ පීඩිතයන් සඳහා පමණි. හුදු උපකාරයට - ඔහුත් ඇතුළු වූ ඕනෑ ම කෙනකුට මුදල් ලබා දීමට එය යෙදිය යුතු නොවේ ය යන නිගමනය හේ ඇතිකර ගත්තේ ය.

කවර වර්ගයෙක හෝ පුසිද්ධියක් ලැබීමට ද ඔහු ආශා කෙළේ නැත. 1922 දී "ඩෙන්වර් පෝස්ට්" පුවත්පත් කතුවරයා කේසි ගැන අසා ඔහු ඩෙන්වරයට කැඳැවී ය. ඒත්තු යන කියැවීම පුදර්ශනයක් නැරැඹීමෙන් පසු, කතුවරයා දිනකට ඩොලර් දහසක් ගෙවිය හැකි වැඩ පිළිවෙළක් යෝජනා කෙළේය. කේසිගේ ජයගුණී වූ මතුවීම සඳහා සම්පූර්ණ වැඩ පිළිවෙළ ඔහු යෝජනා කළේ මේ කොන්දේසි පිට යෑ කේසි නලප්පාවක් බැඳ ගෙන පෙරදිග නාමයක් භාවිත කළ යුතු යෑ කියැවීම් කළ යුත්තේ පාරභාසක ් ජවතිකාවෙකින් අසන්නන්ගෙන් සැඟ වී සිට ගෙනය. කේසි එක වරට ම මේ යෝජනාව ඉවත දම්මේ ය.

බන්ස්වික් රේඩියෝ හා ටෙලිච්ෂන් සංයුක්ත මණ්ඩලයේ සභාපති වූ ද කේසිගේ ජීවිත මිතුයා වූ ද ඩෙවිඩ කාන්, පෞද්ගලික සාකච්ඡාවල දී තම විශාල වූ මිතු මණ්ඩලය තුළ ද විකපාරික ආශිතයන් අතර ද කේසිගේ සේවය පතළ කර හැරීමට

<sup>1.</sup> Texas

Denver post

Translucent (පාරභාසක ජවතිකාවෙන් නම ජනෙල් ව්දුරුමෙන් ආලෝකයට පසා කරගෙන යාම ඉඩ දෙන ඔබ්බෙහි වූ වස්තූන් පැහැදිලිව පෙනීමට ඉඩ නොදෙන තිරයෙකි.)

බොහෝ වෙහෙස දරී ය. එහෙත් පුචාරය වීමේ චඩා විශිෂ්ට කුමයක් ඔහු යෝජනා කළ වීට, **කේසි** වජ්රයක් සේ ස්ථිර ව සිට ඊට වීරුද්ධ විය. අලබාමාවේ බර්මින්හැම්හි පුවත් පතෙක පළ , වූ එක් දේශනා දන්වීමක් හැරුණු විට, මුළු කාලය තුළ දී ම <del>කේසි</del> තම කියැවීම් ගැන හෝ පුසිද්ධ දේශනා ගැන හෝ කිසිම දුන්වීමකට ඉඩ දුන්නේ නැත. තමා ගැන වැඩිපුර නොදත් අය සමග කළ සාකච්ඡාවල දී තම විශේෂ ශක්තිය ගැන ඒ අය ඇසුවේ නැති නම්, කේසි කිසි දිනෙක කථා කෙළේ නැත. නගරයේ සිටි බොහෝ මිනිසුන් කේසි, ඉරිදා පාසැල් පන්තියෙක ඉගැන්වූ බවට වැඩියෙන් ඔහු ගැන දන සිටියේ අල්පයෙකි. හේ සමාජ සංවිධානයෙක නෝ සහෝදර සංගමයෙක හෝ නාගරික සංවිධානයෙක හෝ සාමාජිකයෙක් නොවී ය. තමා දුක් විදින මිනිසුන් සුවපත් කිරීම හා ඔවුනට උපකාර කිරීම සඳහා වූ උපකරණයක් පමණක් ය යන විශ්වාසයෙන් යුතුව ය කේසි ජීවත් වූයේ. කිසි දිනෙක අවධානය තමා කෙරෙහි යොමු නොවිය යුතුය යනුත් තමාගෙන් උපකාර ලැබිය හැකි අය අලංකාර මාතෘකා පාඨචලින් තොව පුද්ගල රෙකමදාරු මගින් ම තමා ගැන දත යුතු ය යනුත් ඔහු තුළ නොසැලී පැවැති විශ්වාසයයි.

මුල් කාලයේ දී කේසි, පුහිපත්තියක් වශයෙන් ම තම කියැවීම සඳහා මුදල් අය කිරීම පුතික්ෂේප කෙළේ ය. ඔහු දිගට ම ඡායාරූප ශිල්පයෙහි ම නිරත විය. පසුකාලයේ දී ඔහුගේ සේවයේ අවශතොව කොතරම් තද වූවා ද යනහොත්, ඔහුට තම රැකියාව කර ගෙන යා නො හැකි විය. තමාගේ පවුල නඩත්තු කර ගැනීම සඳහා, කළ සේවයට යමක් අය කිරීම යුක්ති සහගතය යන හැඟීම ඔහුට ඇති වූයේ මෙවිට ය. ඒ අවස්ථාවේ දී පවා මුදල් නැති අයට නොමීලයේ කියැවීම රාශියක් කර දුන්නේ ය. දිගට ම ඔහුගේ ආකල්පය වහාපාරික ස්වරූපයෙන් නොර විය. වර්ජිනියා බිච්හි ලිපි ගොනුවල ඇති ලනුගේ කාබන් කොපි. ලිපි, මේ ගැන හොඳින් සාක්කි දරයි. (කියැවීමවල ම යෝජනාවට අනුව, ඔහු 1927 දී වර්ජනියාබිච් පුදේශයට ගියේ ය.) මේ ලිපි, වසාකරණ වැරැදිවලින්, නොමනා ලකුණුවලින් හා අක්ෂර ශුද්ධි හිතතාවෙන් පිරි ඇත. එහෙන් සහෝදර ජනතාවට උපකාර කිරීමෙන් ඉගැන්වීමෙන් තද කැමැත්ත ඒවායින් හෙළි වෙයි.

මුළු කාලය තුළ දී ඔහු සිටියේ නමා කරන්නේ කිමෙක් ද යන සැකයට මැදිව ය. කියැවීමක් කරන්නට යයි කියන ලද ඇතැම් අස්ථාවල දී නිදන කේසි නිශ්ශබ්ද ව සිටියේ ය. කේසිගේ සෞඛාය හා මානසික තත්ත්වය, ඔහුගේ ශක්තිය කෙරෙහි බල පැ බව පෙනේ. සාමානායෙන් මෘදු ශති ඇත්තකු නමුන් කේසි කෝප වූ අවස්ථා ද නැත්තේ නොවේ. බොහෝ විට මුදල් කරදර ඔහු වෙළා සිටියේ ය. මේ මානසික කැළඹීම් ඔහුගේ ශක්තියට බාධා කරන්නට ඇත. මුල දී සාර්ථක වූ කියැවීම ලබා ගැනීමට අසමත් වූ බොහෝ රෝගීන් පිළිබඳ ව, කේසිගේ කායික හා මානසික සෞඛාය දියුණු වූ කල්හි, නැවත ඇසු විට සාර්ථක වූ කියැවීම් ලබාගත හැකි වී තිබේ.

කෙසේ හෝ ඔහුට, වැඩියෙන් සිත් තැවුල් ඇති වූයේ කියැවීමෙන් තමන්ගේ තත්ත්වය හරි හැටි විස්තර වුණේ නැතැයි කියා හෝ යෝජනා කියාත්මක කිරීමෙන් තමාට එලයක් සිදු වූයේ නැතැයි කියා හෝ මිනිසුන් අමනාපයෙන් වාර්තා කරන විට ය. මේ අවස්ථාවල දී කේසී නිහතමානී ව, ඔවුනට දිග ලියුම් ලිවේ ය. නොවරදින සුල්ලෙකැයි බොරුවට ඇඟැවීමට තමා අදහස් නොකරන බවත් සම්පූර්ණයෙන් තේරුම් ගත නො හැකි බොහෝ කරුණු තම කියැවීම් කෙරෙහි බලපාන්නා . මස් පෙනෙන බවත්, ඇතැම් විට රේඩියෝ යන්තුයකට මෙන් තමාටත් පැහැදිලි පණිවීඩ නොලැබෙන බවත් තේ ලියුම්වලින් පැහැදිලි කෙළේ ය. ඔහු මේ ලිපි අවසන් කරන්නේ මෙසේ ය.

"අපේ එක ම බලාපොරොත්තුව ඔබට උපකාර කිරීමයි. ඔබට උපකාරයක් සිදු වී නැති නම් මුදල් ආපසු බාර ගන්න ඕනෑ." ඔහු මුළු ගෙවීම සඳහා ම චෙක්-පතක් ඇතුළු කරයි.

ඇතැම් විටෙක, කේසි මුල දී කළ රෝග විතිශ්චය ඔවුන් අවිශ්වාස කළ තමුත් පසුව කරන ලද වෛද්‍ය විනිශ්චයවලින් ස්ථිර වී ඇති බව, කලකට පසුව නැවත ඒ මිනිසුන්ගෙන් ම අසන්නට ලැබේ. ඇතැම් විටෙක ප්‍රතිකාරය අසාර්ථක වී යයි පැමිණීලි කළ අය, නියම කරන ලද අවශ්‍ය ආහාරයක් හෝ ඖෂධයක් හෝ සංස්කරණයක් හෝ මානසික ශික්ෂණයක් හෝ නොසැලකිල්ලෙන් අත හැර ඇති බව දුන ගන්නට ලැබේ.

කෙසේ වුවත්, කියැවීම වැරැදී ගිය හැකි බව කේසි දන සිටියේ ය, එහෙත් කල්යාමේ දී, කේසි තම ශක්තිය පුයෝජනයව ගන්නේ කෙසේ දයි වැඩි වැඩියෙන් තේරුම් ගත් විට, කියැවීම්වල පැහැදිලිකම හා නිවැරැදිකම දියුණු විය. ඉඳහිට සිදු වූ වැරැදීම ලෙස පෙනුණු දේවල බරට ඕනෑවටත් වැඩියෙන් සරිලන්නව, පසු කාලයෙක දී පුදුම සුවපත් කිරීම සිදු කරන ලදී. කැනඩාවේ කතෝලික පූජකයකුගේ අපස්මාරය සුව කරන ලදී. ඔහායෝවේ ඩේටන්හි උපාධිධාරී තරුණයෙක් දරුණු සන්ධි ඉදිමිමේ රෝගයකින් ' මුදා ගන්නා ලදී. නිව්යෝක්හි දන්ත වෛදාවරයකුට අවුරුදු දෙකක් තිස්සේ පීඩා ගෙන දුන් ඉරුවාරදය සති දෙකෙකින් සුව කැරිණි. පුසිද්ධ වෙනෙසී ² රෝහලෙකින් බලාපොරොත්තු තබා ගත නො හැකි රෝගියකු ලෙසින් ඉවත ලන ලද, **කෙන්ටකිහි තරුණ** සංගීත කාරියකගේ ස්ක්ලෙරොඩේර්මා ³ නම් දුර්ලභ රෝගය අවුරුද්දකින් සුව විය. සාමානාංගෙන් අසාධා යයි සලකනු ලබන කුමර ශ්ලෞකොමා<sup>4</sup> නම් ඇස් රෝගය ඇතිව fපිලෙඩෙල්fපියාවේ උපන් දරුවෙක් කේසිගේ උපදෙස් අනුගමනය කළ වෛදඃවරයකුගෙන් පුතිකාර

<sup>1.</sup> Arthritis

<sup>3.</sup> Scleroderma

<sup>2.</sup> Tennessee

<sup>4.</sup> Infant Glaucoma

ලබා පුකෘති දෘෂ්ටි ශක්තිය ලබා ගත්තේ ය. සුළු වැරැදීම් හා දුෂ්කරතා තිබුණත්, ඒවා මැඩ ගෙන, හැම දා නිහතමානී, හැමදා සැක කරන, හැමදා පුතිපත්තිකාමී වූ කේසිට තම ශක්තිය ඇදුහිය යුතුය යන විශ්වාසය කුමයෙන් ඇති වී, අන්තිමේ දී තහවුරු ව ගියේ මෙබඳු සිද්ධි නිසා ය. සතහ වශයෙන් ම, ඒ ශක්තිය යක්ෂයාගෙන් ලැබුණු ආයුධයක් නොව, දෙවියන් වහන්සේගෙන් ලැබුණු තහාගයෙකි.

අවස්ථා කිපයෙක දී ම කේසි නමා ගැන සැක කරන තරමට ම, කේසි ගැන සැක කරන පරීක්ෂකයෝ ද ඔහුට මුණ ගැසුණාහ. හාර්වර්ඩ් විශ්ව විදහාලයෙන් පැමිණි මනෝවිදහාඥයකු වන හපුගෝ මුන්ස්ටර්බේර්ග් මොවුන්ගෙන් එකෙකි. ඔහු පැමිණියේ රහස් කාමරයක්, අඳුරු කාමරයක් හා බොරුකාර යකැදුරන්ගේ වෙනත් සාමානෳ මෙවලම් ද දකීමේ බලාපොරොත්තුවෙනි. මේ කිසිවක් අවශෳ නොකළ කේසි, මහ දවල් කට්වවියක් මත නිකම් ම දිගා වී සරල සම්මෝහ නිදා යෝජනාවක් ලැබීමෙන් පසුව, හොඳ ගැළැපීමක් ඇතිව නින්දෙන් කථා කරනු දුටු මුන්ස්ටර්බේර්ග් මවිත විය.

කේසි කියැවීමක් කරන විට, මුන්ස්ටර්බේර්ග් හොඳින් පරීක්ෂා කෙළේ ය. පූර්ව කියැවීම්වල වාර්තා වීමසුවේ ය. දක්ෂ වංචාවක් හෙළි කිරීමේ අදහසින් ඔහුට පෙරත් පසුවත් පැමිණි අන් සියලු දෙනා මෙන්, මුන්ස්ටර්බේර්ග් ද ආපසු ගියේ කේසි කවරකු වුවත් බොරු-චෙදකු නම් නොවන බව විශ්වාස කරමිනි. රෝගීන්ගේ ම සාක්කියත් පුද්ගලයාගේ අවහාජ අවංක භාවයත් යන දෙක නිසා ම මුන්ස්ටර්බේර්ග්ට විශ්වාසය ඇති විය.

අනෙක් අතට කේසිගේ සේවයෙහි කාරුණික වූ ද විදහනුකූල වූ ද වැදගත්කම අවබෝධ කර ගත් කරුණු තේරෙන හිතවත් මනුෂායෝ ද ජීවිතයේ විවිධ අවස්ථාවල දී කේසිට හමු වූහ. ඔව්හු කේසිගේ පුදුම ජීවිතයේ විවිධ පෙරැළීම්වල දී, ධනයෙන් හා උපදේශයෙන් ඔහුට උපකාර කළහ. මොවුන්ගෙන් සමහරෙක් කේසි ආරෝග හොලාවක් ඇති කිරීමේ අදහස දරුහ. හොඳින් කියැවීම් ලබා ගැනීමත් ඒ කියැවීම්වලින් ලැබුණු ටිකක් අස්වාභාවික නියමයන් සමාන අදහස් ඇති කාර්ය මණ්ඩලයක් මගින් කියාවට නැංවීමත් ඒ ආරෝගය ශාලාව පිහිටුවීමේ පරමාර්ථයයි. කියැවීම වලින් පුයෝජන ලබා සිටි මෝර්ටන් කිලුමැන්නල් ' නම් ධනවනෙක්, මේ සිහිනය කියාවට නැඟී ය. 1929 වර්ජනියාවේ වර්ජනියා බීවහි කේසි ආරෝගය ශාලාව පිහිටුවන ලදී. අවුරුදු දෙකක් පැවැති ආරෝගයගාලාව, වනාපාර වස්තු වෙළඳ පොළේ පරිභානියෙන් දී. එහි අනුශාහකයාට සිදු වූ අලාභ නිසා වසා දමන්නට සිදුවිය.

1942 දී කේසිගේ ජීවිත කථාව <sup>3</sup> පුසිද්ධ කිරීමෙනුන් ඊට පසුව 1943, සැප්තැම්බර් කොරනට් <sup>4</sup> සඟරා පුකාශනයේ "Miracle Man of Virginia Beach" යන ශිර්ෂ පාඨයෙන් යුතු ලිපිය පළ වීමෙනුත් කේසිගේ අද්භූත ශක්තිය, මුළු ජාතිය පුරාම පැතිර ශියේ ය. මේ නිසා රටේ හැම තැතින් ම ඔහු කරා ලියුම් ගංවතුරක් මෙන් ගලා ආවේ ය.

මෙයින් සමහරෙක තිබූ ශෝචනීය වූ හදිසි ගතිය, හද දෙදරවත තරම ය. එකකු හෝ ආපසු යැවීම කේසීට දරිය නොහැක්කෙක් විය. අවුරුදු එකහමාරක් පමණ ඉදිරියට තබාද, හමුවීම නියම කර ගන්නා ලදී. දවසකට කියැවීම එකක් දෙකක් නොව අවක් පමණ කරන ලදී. පෙරවරු සතරෙකි. පස්වරු සතරෙකි, නිත්දෙන් වැඩ කිරීම පහසු ජීවිත මාර්ගයක් ලෙස පෙනෙනවා ඇත. එහෙත් එයින් ඔහුගේ ස්නායු ශක්තියට විශාල හානියෙක් විය. මේ නිතර සේවය කිරීමේ වෙහෙස ඔහුට පිඩාකර වන්නට ඇත. 1945 ජනවාරි 3 වැනි දා හැටගත් වැනි වියේ සිටී කේසි පරලෝ සැපත් විය.

<sup>1.</sup> Morton Blumenthel

<sup>3.</sup> There is a River by Thomas Sugrue

<sup>2.</sup> Stock Market Crash

<sup>4.</sup> Coronet

එඩගා කේසි නම් මිනිසාගේ ජීවිත කථාව අවසන් වූයේ මේ අයුරිනි. එහෙත් ඔහුගේ වැදගත්කම ඔහු සමග වැළලුණේ නැත. මනුෂායකුගේ අමරණියත්වය, මනුෂා ජීවිත හොඳ අතට හැසිරවීමේ සේවය නිසා ඇති වේ යයි කිව හැකි නම් අමරණීයත්වයට කේසිගේ ඇති අයිතිවාසිකම් සුරක්ෂිත ය. එහෙත් මීටත් වඩා වැදගත් වන්නේ මිනිසා තුළ දිවැස් ශක්තිය ඇති බව සහතික කරන, අනුයුමයෙන් වැඩි ගෙන යන සාක්කි සමූහයට කේසිගේ දිවැස් ශක්තිය, දුෂ්කර පායෝගික පරීක්ෂණයෙකින් සමත් වූ නිසා ය. ඔහු අනෙක් මිනිසුනට දකිය නොහැකි දේ දක්කා පමණක් නොවේ. ඔහුගේ දකීමවල ඇත්ත නැත්ත සොයා ගැනීමට ද හැකි විය. එපමණෙක් ද නොවේ. එය වැඩ ගත හැකි ශක්තියෙක් ද විය. එසේ ම එයින් වැඩ ද සිදු විය.

# 3

#### ජිවිතයේ පුහේලිකාවලට පිළිතුරෙක්

මිනිසුන් කෙරෙහි දයාවෙන් කටයුතු කළ අවුරුදු විස්ස තුළ දී නිදසුන් දහස් ගණනෙක දී ම කේසිගේ දිවා ඥානය ඇදහිය හැකි බව පෙනී හියේ ය. ඔහුගේ පුදුම ජීවිතයේ දෙවන දියුණුව කරා යන්නකු විසින් මේ කරුණ සිහියේ නබා ගත යුතු ය.

මුල දී ඔහුගේ දකිම ශක්තිය යොමු වූයේ මිනිස් සිරුරේ සැඟවුණු තැන්වලට හෙවත් අභාගන්තරයට ය. අවුරුදු බොහෝ ගණනක් ඉකුත් ව යන තාක් මේ ශක්තිය, බැහැරටත් යොමු කළ හැකි යයි කාටවත් සිතුණේ නැත. මුළු විශ්වයට ම ඒ කියන්නේ මනුගෙයා හා විශ්වාස අතර වූ සම්බන්ධතාවට හා මනුගෙ ස්වභාවයේ පුශ්නවලට මේ ශක්තිය යෙදිය හැකි යයි කවුරුන්වත් මුල දී සිතුවේ නැත. එය සිදු වූයේ මතු දක්වෙන අයුරිනි.

ඔහායෝවේ ඩේටන්හි ධනවත් මුදුණ ශිල්පියකු වූ ආතර් ලැමර්ස්ට මිතු වහාපාරිකයකුගෙන් කේසි ගැන අසන්නට ලැබුණේය. ඔහුගේ උනන්දුව කදින් ඇවිස්සිණි. කේසිගේ

<sup>1.</sup> Arthur Lammers

කාර්යය බැලීම සඳහා ඔහු අලබාමාවේ සෙල්මාවට විශේෂ ගමනක් ගියේ එහෙයිනි. කේසි චාසය කළේ එහි ය. ලැමර්ස්ට තමාගේ ම සෞඛ්‍ය පුශ්නයෙක් නො වී ය. එහෙත් දින කිපයක් කියැවීම දෙනු බලා සිටි ඔහුට කේසිගේ දිවස ඥානය සතසය යැයි ඒත්තු ගියේ ය. සාමානස පෙනීමට අසු නොවන්නා වූ සනසයන් දකිමට සමත් වූ මනසකට රෝගී මිනිසකුගේ අක්මාවේ කියාකාරීත්වයට හා ජීර්ණ මාර්ගයේ පැටලැවිලිවලට වඩා පොදු වූ වටිනා කමක් ඇති පුශ්නවලටත් එළියක් හෙළත හැකි විය යුතු ය. එසේ සිතුවේ බුද්ධියෙන් පුබුද්ධ වූ බහුගුැතයකු වූ ලැමර්ස් ය. කවර දර්ශනවාදය වැඩියෙන් ම සනසෙට ළඟා වේද ? මිනිසාගේ පැවැත්මේ අර්ථයක් ඇති නම්, ඒ කිමෙක් ද? අමරණියන්වය පිළිබද ඉගැන්වීමෙහි කිසියම් සනසයක් තිබේද? එසේ නම්, මරණින් මතු මිනිසාට කිමෙක් වේ ද ? කේසිගේ දිවස ඥානය මෙබඳු පුශ්නවලට උත්තර දීමට සමර්ථ ද ?

කේසි මේවා දන සිටියේ නැත. පරමාර්ථයන් පිළිබඳ වූ ගැඹුරු පුග්න කිසි දිනෙක ඔහුගේ මනසට ඇතුළු වී නො තිබිණි. පල්ලියේ දී ඔහුට උගන්වන ලද ආගම, ඔහු පුග්නයක් නැතිව ම පිළිගන්නේ ය. දර්ශනය, විදහාව හා අනහාගමික මන යන මේවා සමග සසදා තම ආගමේ සතහතාව ගැන කල්පනා කිරීම ඔහුගේ චින්තන කුමයට හුරු දෙයෙක් නො වීය. දිගින් දිගට ම ආගම විරෝධි වූ ඒ නින්දව ඔහු වැටුණේ දුකින් පෙළෙන මීනිසුනට උපකාර කිරීමට තිබූ කාරුණික ආශාව නිසා ම ය. මේ ශක්තියෙන් රෝග සුව කිරීම හැරුණු විට වෙනත් පුයෝජන ගත හැකි බව දුටු පළමුවැන්නා ලැමර්ස්ය. මින් පසු කේසිගේ උනන්දුව ද ඇවිස්සී ගියේ ය. කියැවීම්වලින්, අසන ලද පුශ්තයකට උත්තරයක් නො ලැබී ගියේ ඉතා කලාතුරකිනි. ලැමර්ස්ගේ පුශ්තවලට ද උත්තර නො ලැබෙන්නට කරුණෙක් නැත. තමාගේ වනපාරික කටයුතු නිසා ලැමර්ස්ට සෙල්මාවේ තතර වන්නට නො හැකි වූ හෙයින් ඩේටනයට අවුත් සතියක් දෙකක් තම ආගන්තකයකු වශයෙන් ගත කරන්නට යයි ලැමර්ස්, කේසිට ආරාධනා කෙළේ ය. දෙවියන් වහන්සේ තමාට නව සේවා මාර්ග පාදා දීමට කැමැති වෙනවා විය හැකි යයි. සිතු කේසි ගමනට එකඟ විය.

ලැමර්ස් මෑත කාලයෙක සිට ජෙන්තිශ්ශාස්තුය කෙරෙහි උනන්දුවෙකින් සිටියේ ය. ජෙන්තිශ්ශාස්තුය සතා නම තේරුම් ගත හැකි ලෙසෙකින් මනුෂාසයා සෙසු විශ්වයට සම්බන්ධ කරන ශාස්තුයක් එයින් අපට සැපැයෙනු ඇතැයි හේ සිතුවේ ය. මේ නිසා ඔහුට ජෙන්තිශ්ශාස්තුය, දිවා - දොන පරීක්ෂණයට හොඳ ආරම්භක ස්ථානයෙකැයි පෙනී ගියේ ය. මෙසේ 1923 ඔක්තෝබර් මාසයේ එක් සන්ධනවෙක ඩෙටන්හි පැරණි fපිලිප්ස් හෝටලයේ දී කේසි දිගා වූ විට ඔහුට යෝජනා කෙළේ ලැමර්ස්ගේ කේන්දය කියන්නට මිස ඔහුගේ ශරීරයේ ඇතුළත බලන්නට නොවේ.

හැම විට ම තමාට ලැබෙන යෝජනාවට එකහ වන සම්මෝහ-නිදාවෙන් සිටින කේසි සංක්ෂේපයෙන්, කෙටි වාකා වලින්, කේන්දුයක් දුන්නේ ය. කියැවීමේ අවසානය හරියේ දී, ඉක්මන් පැහැදිලි අවසාජ ගෛලියෙන් මේ පුදුම වාකායෙ එළියට ආවේ ය.

"මොහු වරක් පැවිද්දෙක් ව සිටියා"

ඒ වාතාගේ තිබුණේ, කෙටි වචන කීපයෙක් පමණි. එහෙත් බොහෝ පොත්පත් කියවා මනුෂා ගතිය පිළිබඳ පුධාන වාද ගැන දන සිටි ලැමර්ස්ට මේ වචන සමූහය විදුලිබල කවන්නෙක් විය. කේසිගේ මේ අති විශේෂ¹ දර්ශනයෙන් පුරාතන

<sup>1.</sup> Beyond Normal

පුනර්ජන්මවාදය සතය සිද්ධියක් ලෙසින් දුටු බව මෙයින් අදහස් කෙරේ ද ?

ලැමර්ස්ගේ කුහුල සන්සිදෙනු වෙනුවට මෙයින් සිදු වූගේ ඇවිලෙන ගින්නට පිදුරු වැටීමෙකි. නින්දෙන් පිබ්දි කේසීව, කැළැඹී සිටි ලැමර්ස් නම ලසුලේඛකයාත් ලින්ඩන් ශුෝයර් නම තම ලේකම්වරයාත් සමඟ, මේ දන් කියැවුණු දෙයෙහි ගැබව ඇති අදහස් ගැන සාකච්ඡා කරනු දක්නට ලැබිණ. පුනර්ජන්මවාදය සනසයෙකැයි ඔප්පු කළ හැකි නම් එයින් දර්ශනයන් ආගමත් මනෝවිදසාවන් පිළිබඳ ව දනට පවත්නා මන වෙනස් කෙරෙනු ඇතැයි ලැමර්ස් කියා සිටීයේ ය. මේ කරුණ ගැන කේසිගෙන් තවත් කියැවීම් ලැබුණහොත් පුනර්ජන්මයේ නියාම ධර්මයන් කියා කරන ආකාරය නිශ්චින ලෙසින් සොයා ගත හැකි වනු ඇත. පුනර්ජන්මය ජෙනාර්ත්මයේ නියාම ධර්මයන් කියා කරන ආකාරය නිශ්චින ජෙන්තිශ්ශයේතුයට සම්බන්ධ වන්නේ කෙසේ ද ? ඒ දෙක එකතු ව මනුගෙ ජීවිතයක් වරිත ලක්ෂණ හා නිෂ්ඨාවන් විවරණය කරන්නේ කෙසේ ද? මේදෙක

මේ විෂය ගැන තවත් කියැවීම් කරන්නට යයි ලැමර්ස් උනත්දුවෙන් ඉල්ලා සිටියේ ය. කැළැඹීමට පත් ව සිටි කේසි තරමක් අකැමැත්තෙන් ඉල්ලීමට එකග විය. ලැමර්ස් ආශාවෙන් ඇසු පුශ්නවලට පිළිතුරු වශයෙන් දන් ලැබෙන කියැවීම ඔහුගේ අභිත ජීවිත අත්දකීම් පිළිබඳවත් ඔහු පරීකෘ කරන්නට පටන් ගෙන සිටි ගැඹුරු පුශ්න පිළිබඳවත් වඩා නිශ්චිත විස්තරාත්මකද විය. කියැවීම්වලට අනුව ජෙන්නිශ්ශාස්තුයෙහි එක්තරා සතාගයක් නිබේ. පරීණන වන්නා වූ ආත්මයට සෞර්යගුහ මණිඩලයෙන් අත්දකීම් වනුයක් සපයා දෙනු ලැබේ. මිනිසාට මේ පොළොවෙහින් අනුව විකද්කදාණ මානුයන්හින්

<sup>1.</sup> Linden Shroyer

<sup>2.</sup> Dimensions of Consciousness

(විඤ්ඤාණට්ඨිති) මාරුවෙන් මාරුවට අත්දකිම් ලැබේ. ආදි කාලයේ සිට ආචාර්ය සම්පුදායවලින් මේ මානයටත් ඉහයන්ගේ නම් දී තිබේ. ඉහයෝ, මේ මානයන්ගේ ලක්ෂායෝ ය. එසේ වුවත් දුනට භාවිත වන ජොතීග්ශාස්තුය සතායට ළඟා වීමෙක් සමණී. එය සම්පූර්ණයෙන් නිවැරැදි නොවීමේ පළමු වන හේතුව නම් පුනර්ජන්මය ගණනට නොගැනීමයි. දෙවන හේතුව 'ජොතීශ්ශාස්තීය' යයි කියනු ලබන බලපෑම, ඉන්ටී පද්ධතියේ මාර්ගයෙන් ද වෙනත් ලෝකවල දී මිනිසා ලැබූ අතීත අත්දකිම්වල මාශීයෙන් ද මිනිසා කෙරෙහි පල දනවන්නේ කෙසේ දයි සම්පූර්ණයෙන් තේරුම් ගෙන නො තිබීම ය. ලැමර්ස් ජොතීග්ශාස්තුය ගැනත් පුනර්ජන්මවාදය ගැනත් දන සිටියේය. එහෙත් මෙබදු අනොග්තා සම්බන්ධයක් ඇතැයි ඔහුට කවදාවත් සිතී තිබුණේ නැත.'

මේ සියල්ල ම කේසිට පෙනුණේ මහා විකාරයක් ලෙසවය. එහෙත් ලැමර්ස්ට අවශා වූ කියැවීම දිගට ම කරන්නට යයි කුහුල ඔහුට බල කොට සිටියේ ය. කේන්දුය ගැන ඇසීම නතර කොට වඩා සුදුසු සම්මෝහ නිදා යෝජනාවක් දුන්නොත් අතීත ජීවිත ගැන වඩා හොඳ තොරතුරු ලැබෙනු ඇතැයි ඔවුනට සිත් විය. මෙසේ ඔව්හු නිදා සිටින කේසිගෙන් එබඳු පාඨයක් ඉල්ලා සිටියහ. මතු දක්වෙන්නේ ඔහු දුන් යෝජනා පාඨයයි.

"දත් ඔබ ඉදිරියේ අසවල් තැන අසවල් දින උපත් අසවලා සිටිනවා. (සුදුසු පරිදි නම ගම ආදිය යොදා ගත යුතු ය.) දන් ඔබ මේ පුද්ගලයා හා විශ්වය අතර ඇති සම්බන්ධතාවත් මොහු කෙරෙහි බල පාන විශ්වයේ ශක්තීන් මේ ජීවිතයේ දී පුකට ව හා අපුකට ව ඇති මේ පුද්ගලයාගේ විශේෂ ගතිගුණන් කියන්න ඕතෑ. ස්ථාන නාම ආදියන් සමග මේ ලෝකයේ සිදු වූ පූර්ව ජන්මයන් ද කියා දෙන්න ඕනෑ. එක් එක් ජීවිතයේ දී පුද්ගලයාගේ

 <sup>20</sup> පරිව්ජේදයේ දිග අධෝලිපිය බලන්න.

දියුණුවට ඉවහල් වූත් බාධා කළා වූත් කරුණු ද දැන ගන්න ඕනෑ."

මින් පසු පූර්ව ජන්ම පිළිබඳ කියැවීම වඩා නිශ්චිත ද පැහැදිලි ද විය. සෞඛ්‍යය සඳහා කරන ලද කියැවීම්වලින් වෙනස් කොට ගැනීම සඳහා මේවාට 'ජීවිත කියැවීම' යන නම ද යෝජනා විය. මෙතැන් සිට සෞඛ්‍යය සඳහා වූ කියැවීම 'කායික කියැවීම' යයි නම් කරන ලදී. එක් විස්තරයෙක දී හැරුණු විට මේ කියැවීම් දෙවර්ගය ම සඳහා වූ කියා මාර්ගය එක ම ය. දිගට ම ජීවිත කියැවීම් කිපයක් කළ විට තද ක්ලාන්ත ගතියක් ඇති වන බව කේසිට දනී ගියේ ය. මෙහි හේතුව සොයා ගැනීමට කේසි, තමා ගැන ම කායික කියැවීමක් කෙළේය. එහි දී ජීවිත කියැවීම් සඳහා හිස උතුරවත් පා දකුණටත් සිටින සේ දිගා වන්නට නියම කරන ලදී 'ධ්රුවතාව'' පිළිබඳ කරුණෙක්ය, යන්නට වැඩියෙන් මේ වෙනස පිළිබඳ විවරණයක් ලැබුණේ නැත.

කේසි පිළිබඳව ම කරන ලද ජීවිත කියැවීම්වලින් ඔහු ශත වර්ෂ ගණනකට පෙර ඉජිප්තුවෙහි මහා පූජකයකු ව සිටි බව හෙළි කරන ලදී. ඔහුට මහත් ගුඪ ශක්ති තිබුණේය. එහෙත් හිතුවක්කාර කමත් කාමුකත්වයත් නිසා හේ විනාශ විය. ඊට පසුව පර්සියාවේ සිදු වූ ජන්මයෙක දී හෙතෙම වෛදාවරයෙක් විය. කාන්තාර යුද්ධයෙක දී තුවාල ලත් හෙතෙම වැල්ලේ මැරෙන්නට දමා යන ලදී. කන්නට අහරක් බොන්නට වතුරක් සෙවණට වහලක් නැති ව, හේ එහි තනි ව දිවා රාති තුනක් ගත කෙළේය.

කායික වේදනාව බලගතු නිසා හෙතෙම විඤ්ඤාණය ශරී්රයෙන් මුදා ගැනීමට මහත් පරිගුමයක් ගත්තේ ය.4 (මිදීමට

Life Readings. 2. Physical Readings. 3. A Matter of Polarity
 මෙය කයින් කෙරෙන උපතුමයක් නැතිව සිනින් පමණක් සිදු කරගත් මරණයෙකි ආයුසංස්කාරය අන්හැරීමෙකි.

ගත් මේ උත්සාහයට සමාන සිත් ගන්නා නිදසුනෙක් පුබන්ධ සාහිතාගෙහි ඇත. එය එන්නේ ජැක්ලන්ඩන්ගේ "The Star Rover" නම් ගුන්ථයෙහි මාඤ්චුසැට්ට ලූ හිරකරුගේ අත්දකීම්වලය.) ඔහුගේ උත්සාහය සාර්ථක විය. මේ ආත්මභාවයේ දී ශරීරයේ සීමාවන්ගෙන් සිත නිදහස් කොට හැරීමට ඔහු ලැබූ ශක්තියට ද මෙය එක්නරා පුමාණයෙකින් හේතු වී ඇත. වර්තමානයේ ඔහුගේ ඇති සියලු ගුණ දෝෂ අවංක ව හක්සේරු කොට කිසියම් අහිත අත්දකීමකට සම්බන්ධ කරන ලදී. වර්තමාන ජීවිතය ඔහුගේ ආත්මයට ලැබී ඇති පරීක්ෂණයෙකි. ඔහුට පරාර්ථකාමී ව මනුෂ පුජාවට සේවය කිරීමට අවස්ථාවක් ලැබී තිබේ. මෙසේ අනිතයෙන් ආ ආඩම්බරයන් භෞතිකවාදිත්වයන් කාමුකත්වයන් නැති කර ගත හැකි ය.

කියැවීම් ගමන් කළ මේ නව මඟ තවදුරටත් පරීක්ෂණයට පත් කළ යුතු තරම් වැදගත් එකක් බව ලැමර්ස්ට හැඟි ගියේ ය. ඔහු කේසිගේ පවුල සෙල්මාවෙන් ඩේටනයට කැඳවා ගත යුතු යයි බල කොට සිටියේ ය. එහි නතර වී සිටින කාලයේ ඔවුන්ගේ සියලු සැප පහසුකම් සලසා දීමට හේ පොරොන්දු විය. කේෂි නෝනාත් පුතුත් දෙදෙනාත් එකලට පවුලේ ම කෙනකු සේ සිටි ග්ලැඩිස් ඩෙවිස් නම් ලේකම්චරියත් ඒ ගමනට එකඟ වූහ. එහි ගිය ඔවුනට සිදු වී ඇති දේ දන ගන්නට ලැබිණි. ඔවුන්ගේ පුතිකියාව ද කේසිගේ පුතිකියාවට සමාන විය. මුලින් ඇති වූයේ විස්මය හා අවිශ්වාස යයි. අනුකුමයෙන් කුහුලත් කද උනන්දුවත් ඇති විය. මේ සියලු දෙනා ගැන ම ජීවිත කියැවීම් කරන ලදි. හැම අවස්ථාවෙක දී ම ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ ගනි ගුණවල ආරම්භය කිසියම් අතීත ජීවිත අත්දකීමෙක ඇති බව පෙන්වමින් අවංක ලෙස තක්සේරු කොට තිබේ. ඔහුගේ පුත**කු**ට කී දෙයෙහි සාරාංශය මෙයයි; "ජීවිත සතරක් ම ඔබ ගවේෂක විදහඥයකු ලෙස කල් ගෙවා තිබෙනවා. ඔබ භෞතිකවාදී වූයේත් තමා තුළ ම ගිලී ගත්තේත් මේ නිසා ය." අනෙක් දරුවාට කිවේ මෙසේ ය, "ඔබ බෙහෙවින් කෝපයට පත් වෙනවා. ඔබ ඉජිප්තුවේ දින් එංගලන්තයේ දින් විනාශයට පත් වූයේ ඒ නිසා ය. ඒ නිසා දන්වත් එය පාලනය කර ගන්නට උගත යුතුයි."

කේසි හොඳින් දන සිටි අයගේ පමණක් නොව, ලැමර්ස්, ලින්ඩන් ශුෝධර් හා ලැමර්ස්ගේ අනා මිනුයන් බඳු වූ තරමක් නුපුරුදු අයගේ පවා චරිත ලක්ෂණ දක්වීම්වල තුබූ සිත් කාවදින නිවැරැදිකමන් තද අවංක භාවයක් නිසා ලැමර්ස්ගේ උනන්දුව තවත් වැඩි ගියේ ය. එහෙත් මෙයින් මතු වී ගෙන යන මන ගැන දන ගන්නට දන ගන්නට කේසිගේ අසහනය වැඩි විය. ඔහුට උදා වූයේ තමා පිළිබඳ වූ ම සැකයට හා පරීක්ෂාවට කැප වූ නවත් පිඩාකාරී කාලපරිවණෙදයෙකි. ඔහු අවසානයට සිතා සිටියේ රෝග නිදාන සොයා බෙහෙත් නියම කරන තමාගේ දිවාඥානය යක්ෂයාගේ නො ව, දෙවියන් වහන්සේගේ කාර්යය කරනවා කියා ය. එහෙත් දන් ඒ දිවැසින් ආගම විරෝධි මේ මීථාග ලබ්ධිය මතු කර තිබේ. මින් එහාට මොන ම දෙයක් ගැනවත් විශ්වාසය තබන්නේ කෙසේ ද ?

කෙසිගේ සිත තුළ වූ කැළැඹීම තේරුම් ගැනීම අපහසු තොවේ. ඔහු හැදී වැඩි ඇත්තේ පැරැණි තද කිස්තියාති පරිසරයෙක ය. ඔහුගේ ආගම හැරුණු විට ඇති වෙනත් ආගම්වල ඉගැන්වීම ගැන දනීමෙක් ඔහුට නොවී ය. එනිසා ඔහු ඒ කාලයේ දී ඔහුගේ ආගම හා අනස ආගම් අතර ඇති පිධාන සමානකම් බොහොමයක් ගැන දන සිටියේ නැත. ඔහු ඇදැහූ කිස්තියානි නිකායේ පහතේ හැර වෙනත් ආගම්වල ඇති පහන්වල ඇති ආචාර ධර්මමය වූත් ආධාහත්මක වූත් ආලෝකය අගය කිරීමට ඔහුට ඉඩක් ලැබී තිබුණේ නැත. විශේෂයෙන් ම ඔහු හින්දු ධර්මයේත් බුදු සමයේත් පුධාන ඉගැන්වීමක් වන පුනර්ජන්මය ගැන දන සිටියේ නැත.

සත්තෙකින් ම ඔහු පුනර්ජන්මය යන වචනය නිසා ම පසු බැස්සේ ය. එසේ වූයේ ඔහු වෙනත් සමහරුන් මෙන් පුනර්ජන්ම වාදයත් ආත්ම සංකුමණ වාදයන් පටලවා ගෙන සිටි නිසා ය. ආත්ම සංකුමණවාදයෙන් කියැවෙන්නේ මිනිසා මරණින් පසු සතුන්ගේ රූපයෙන් මෙලොවට එන බවයි. නැවත ඉපැදුණු තම මුතුන් මින්තන් යයි සිනා ගවයන් නො මරන හින්දුන් ගැන කොතැනක දී හෝ කියැවුවා සේ ඔහුට මතක ය. මියහිය මුත්තකුගේ ආත්මය ඇතැයි සිතා එක්කෝ කුරුමිණියන් නොමරන, නැතහොත් බෝන්චි නොකන, මිනිසුන් ගැන කොතැනෙක දී හෝ අසා ඇති බව ඔහුට මතක ඇති සේ ය.

#### පුනර්ජන්මවාදය

ඉක්මනින් ම කේසිගේ මේ පැවැලිල්ල කියවීම නිසා ම පහව ගියේ ය. පුනර්ජන්මය යන්නෙන් සතුන්ගේ රූපවලව මනුෂායන්ගේ නැවත පැමිණීම අදහස් නො කෙරෙන බව කියැවීමෙන් තෝරා දෙන ලදී. පුනර්ජන්මවාදය නූගතුන්ගේ මිථපාලබිධි මානුයෙක් නොවේ. එය ආගම හා දර්ශනය යන දෙකේ දාප්ටියෙන් සම්භාවනීය වූ ඉගැන්වීමෙකි. භාරනයේත් බෞද්ධ රටවලත් සිටින ලක්ෂ සංඛ්‍යාත උගත් ජනයා එය බුද්ධිමත්ව අදහති. ඔවුන් ජීවිත ගෙන යන්නේ එයින් මතුවන සදාචාර මූල ධර්මවලට අනුව ය. භාරතයේත්, පෙරදිග වෙනත් රටවලත්, මනුෂුෂු ආක්මය සත්ත්ව රූපවලට සංකුමණය වන බව උගන්වන නිකාය ඇති බව සත්‍යය. එහෙත් මෙය සත්‍ය වූ පුනර්ජන්මවාදය වරදවා තේරුම් කිරීමෙකි. කුස්තියානියේ විකෘත කරන ලද, වරදවා ගන්නා ලද, ආකෘති තිබේ. කවුරුන් වූවත් විකෘති කරන ලද සංකීර්ණය පිළිබද සුළු දනීමක් නිසා

<sup>1.</sup> The Doctrine of Transmigration of Souls (කේසින් මේ පොතේ කතුවරිය වන ඒනා සේර්මිනාරා මෙනෙවියත් සතුන් මිනිසුන් විත් මිනිසුන් සතුන් විත් උපදනා බව නො අදහනි. බෞද්ධ මතයට අනුව මෙනැන දී කේසිගේ අභිඥා ඥානය නො ගැඹුරු යයි කිව යුතු වේ.)

මුල් ඉගැන්වීමේ සතායේ දකීමට බැරි වන තරමට ඇස් පියවා ගැනීම හොඳ නැත.

කියැවීම්වලින් කරන ලද පැහැදිලි කිරීමට තවත් කරුණු එකතු කිරීමට ලැමර්ස් සමත් විය. පුනර්ජන්මය යයි කියන්නේ පරිණාමයකට යයි ඔහු තේරුම් කර දුන්නේ ය. "ජීවිත ගණනක් දිගට මෙලොව ඉපදිමෙන් මිනිසාගේ ආත්මයේ ඇති වන පරිණාමයයි මේ. එක ම තැනැත්තා වරෙක පුරුෂයකු ලෙසත් වරෙක ස්තියක ලෙසත් වරෙක දුගියකු ලෙසත් වරෙක රජකුමරකු ලෙසත් උපදී. මෙහි එක් ජාතියෙක උපන් නැනැත්තා අන් තැනෙක දී වෙනන් ජාතියෙක උපදී, මෙය කුස්තුස් වහන්සේ විසින් අපට නියම කොට ඇති ආත්ම පාරිශුද්ධිය ලබන තාක් දිගින් දිගට යයි. ආත්මය, චෙනස් රානින්හි චෙනස් ඇඳුම් අදින්තා වූ ද වෙනස් කොටස් රඟ පාන්නා වූ ද නළුවකුට සම කළ හැකි ය. නැතහොත් එය ටික කාලයකට භෞතික ශරීරය තමැති අත්වැස්ම ලා ගෙන සිට එය ඉරි ගිය විට නැවත වෙනත් අත්වැස්මක් ලා ගන්නා වූ අතකට සමාන ය. අප ජීවත් වන මේ අපරදිග ම නැණවන් මිනිසුන් බොහෝ දෙනකුන් එය පිළිගෙන ඒ ගැන ලියා ඇත. ශෝපෙන් හෞවර් එය තරයේ ඇදුහි ය. එමර්සන්, වල්ට් විට්මාන්, ගොතේ, ජෝර්දානෝ, බ්රුනෝ ප්ලොට්නුස්, පයිතගොරෝස් හා ප්ලේටෝ ද පුනර්ජන්මවාදය විශ්වාස කළහ."

්ජක බොහොම හොඳා" යනු කේසිගේ පිළිතුර විය. "එහෙත් කුිස්තියානිය ගැන කෙසේ ද ? මා පුනර්ජන්මවාදය පිළිගත හොත් එයින් ම කුිස්තුස් වහන්සේත් උන් වහන්සේගේ ධම්යත් පුතික්ෂේප වෙනවා නේද ?"

"කොහෙන් ම නැතැ" යි ලැමර්ස් පිළිතුරු දුන්නේ ය. "අන්තිම වශයෙන් කුිස්තු ධර්මයේ සාරය කිමෙක් ද ? [පැරිසින්

fපැරීසිහු නම් පැරණි යුදෙව් නිතාශයක පාමාජිකයෝ ය. ඔව්නු බොරු සිල් කාරයන් වශයෙන් පුසිද්ධ ය.

අතර සිටි නීතිධරයෙක් වරක් නිස්තුස් වහන්සේගෙන් මේ පුශ්තය අැසුවේ ය. උන්වහන්සේගේ පිළිතුර මෙයයි; "ඔබේ ස්වාමියා වූ දෙවියන් වහන්සේට ඔබේ මුළු හෘදයෙන් ම මුළු ආත්මයෙන් ම මුළු සිතින් ම ආදරය කරන්න........ ඔබගේ අසල් වැසියාව ඔබට මෙන් ම ආදරය කරන්න. මුළු ධර්මයන් සියලු අනාගත වක්තෘවරයෝත් මේ විධාන දෙකෙහි එල්ලී සිටිති. (මැතිව 22:35.40)

මේ සරල ගැඹුරු ධර්මය, පුනර්ජන්මවාදයෙන් යෝජනා කෙරෙන ජීවිත පරිණාමවාදය සමග ගැටෙන්නේ කෙසේ ද ? සත්තෙකින් ම මේ මෛඩ් ධර්මය ලෝකයේ ඇති ගුෂ්ඨ අාගම්වල ඉගැන්වීම් සමග ගැටෙන්නේ කෙසේ ද ? "ඔබට රිදෙන බව පෙනී ගිය කුමවලින් ඔබ අනායනවත් නො රිදවිය යුතු ය" යි බුදුනු වදාළහ. "ධර්ම සාරාංශය මෙයයි. ඔබට කළ විට වේදනා සිදුවන කිසිවක් අනායන්ට නො කරන්න"යනු ගින්දු ධර්මය එන ඉගැන්වීමෙකි. ගින්දු ධර්මය හා බුදු සමය දෙකට ම මෛඩී ධර්මයත් පුනර්ජන්මයයි කියනු ලබන අධානත්ම පරිණාම ධර්මයත් අතර ගැටීමක් තිබෙන බව පෙනී නැත. මේවායින් පුනර්ජන්මයට වැඩි අවධාරණයක් ලැබී ඇති බව සනා ය. එහෙත් ගැටීමක් ඇති බවක් නම, ඒ ආගමවලට පෙනී ගොස් නැත.

තවමත් කේසිට ඒත්තු ගියේ නැත. වයස අවුරුදු දහයේදී ඔහුට බයිබලයක් ලැබී තිබුණේ ය. හේ එයින් වශිකාන විය. එදා හෙතෙම වසරකට වරක් පොත සම්පූර්ණයෙන් ම කියැවීමට අධිෂ්ඨාන කර ගත්තේ ය. මෙසේ හේ උත්පත්තිකථාවේ සිට එළිදරව පොත ඔස්සේ හැම අවුරුද්දකට ම වරක් ඒ පොත කුමානුකූල ව කියවත්තට පටන් ගත්තේ ය. එහෙත් වැඩි හිටී වියට පත් වූ පසු ඔහුට එය ඒ අයුරින් ම කර ගත නොහැකි විය. ඔහුගේ ඒ ආදරණීය පොත කියැ වූ කිසි ම අවුරුද්දෙක දී ඔහුට පුතර්ජන්මය යන වචනය එහි දක්තට ලැබුණේ නැත. බයිබලයවත් කිස්තුස් වහන්සේ වත් පුනර්ජත්මය ගැන නො කීවේ මන් ද ? වඩාත් වැදගත් වන්නේ කිස්තුස් වහන්සේ ඒ ගැන නො කීමයි.

ලැමරිස් දුන් පිළිතුර මෙසේ යෑ "හොඳා, සමහර විට **කුස්තුස්** වහන්සේ කියන්නට ඇත. අප හැමදෙනා විසින් ම මුල දී ම මතක හබා ගත යුතු කරුණෙක් ඇත. එනම් **නිස්තුස්** වහන්සේ සාමානය මහජනයාට නො ඉගැන්වූ බොහෝ දේවල් තම ශිෂායනට ඉගැන්වූ බව ය. නව ද උන්වහන්සේගේ ඉගැන්වීම්වලට කරන ලද වනබාහන නිසාත් භාෂා කීපයකට පරිවර්තනය කිරීම නිසාත් ඒ මුල් ඉගැන්වීම, ශත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ වෙනස් වී ගොස් ඇති බව ද සිහියට ගත යුතු ය. මේ නිසා කිස්තුස් වහන්සේගේ සතෘ ඉගැන්වීම රාශියක් නැති වී ගොස් තිබෙනවා විය හැකියි. අඩු තරමින් එක් ඡේදයක් ඉතිරිව ඇති බව පෙනේ. මෙහි දී කුිස්තුස් වහන්සේ බැප්ටීස්ට් ජෝන්, එලියෙස්ගේ පුනරාවතාරයෙකැයි තම ශිෂායනව කියා ඇත. (මැතිව් 17:12-13) උන්වහන්සේ පුනර්ජන්මය යන චචනය නොයෙදු නමුත් නිශ්චිත ලෙස ම එය දක්වූ සේක. "එලියෙස් දනට ම අවුත් ඇත.....එවිට ශියෙයෝ උන්වහන්සේ බැප්ට්ස්ට ජෝන් ගැන තමනට කියන බව තේරුම් ගත්හ."

තිස්තුස් වහන්සේගේ හිෂායෝ අන්ධ මනුෂායා පිළිබඳව උන් වහන්සේගෙන් මෙසේ ඇසුහැ මේ මිනිසා අන්ධ ව උපන්නේ ඔහු කළ පාපයක් නිසා ද ? මෙසේ අසා හිබීම ම වැදගත් ය. පුනර්ජන්මය ගැන ඉහි කරන නැතහොත් පැහැදිලි ලෙස කියන චෙනත් ඡේද ද ඇත. එළිදරව් පොතේ 13 වැනි පරිච්ඡේදයේ 10 වැනි පදාස මෙසේ ය: "හිරේ දමන්නෝ හිරේ වැටෙති: කඩුවෙන් මරන්නා කඩුවෙන් මැරුම් කෑ යුතු ය, සාන්තුවරයන්ගේ ඉවසීමත් විශ්වාසයන් මෙය පදනම් කොට ඇත. ජීවිතයෙන් ජීවිතයට කර්ම විපාක නියාමයක් කියාත්මක වන බව මේ ඡේදයෙන් දක්වෙයි.

පරම්පරාගත කිස්තියානි ධර්මය පුනර්ජන්මය ගැන සඳහන් නො කරන බව පෙනෙන කිස්තුස් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් නහවුරු කර ගෙන ඇත. නෝරා ගැනීම්වල දීක් ඉවතලීම්වල දින් තේරුම් කිරීම්වල දීන් මේ පරම්පරාගන ආගම නිවැරැදි ම යයි අප සහතික වන්නේ කෙසේ ද ?" ලැමර්ස් තම **දේශනය දිගට ගෙන හියේ ය. "තව ද ආදිකාලින නිුස්තියානි** පියවරුන්ගේ ඉතිහාසය හදාරන්නකුට ඒ බොහෝ දෙනකුන් තමන්, පුනර්ජන්මය පිළිගත් බව ලියා ඇති බවත් එළිපිට ම එය උගන්වා ඇති බවත් දුන ගන්නට ලැබේ. තම ජිවිතයේ මුල් කාලයේ දී ඔරිගන්<sup>ෑ</sup> එසේ කළේ ය. ජස්ටින් මාටර්², සාන්ත ජෙරොම්', ක්ලේමන්ස් ඇලෙක්සැන්ඩ්රිනුස්', ප්ලොතිනුස්' හා තවත් බොහෝ අය නිදසුන් වශයෙන් දිය හැකි ය. මේ අය ජීවත් වූයේ කුිස්තු ධර්මයේ මූලස්ථානය වූ කුිස්තුස් වහන්සේගේ ජීවමාන කාලයට ඉතා ආසන්න කාලවල ය. මුන්වහන්සේලා අතීතයේ සිට රහස් සම්පුදාය මගින් පවත්වා ගෙන එන ලද ධර්ම කෙසේ හෝ ඉගෙන තහවුරු කොට දුන්නා විය නොහැකිද? කිස්තුස් වහන්සේ තම ශිෂායන් දොළොස් දෙනාට යම් යම් රහස් ඉගැන්වීම් කරන්නට ඇත. ඔරිගන් ආදීන් විසින් උගන්වන්නට ඇත්තේ මේ ධර්මය විය හැකි ය."

"කතෝලික නායක පූජකයකු වන කාඩිනල් මෙසියර් තමා ම පුතර්ජන්මවාදය නො පිළිගන්නා නමුත් එය කතෝලික ශාසනයේ අවශා ධර්ම සමඟ නො ගැටෙන බව කියා තිබීම ද වැදගත් බව" ලැමර්ස් කීවේ ය. "ශාන්ත පෝල්ගේ දේවස්ථානයේ ධීන් ඉංගේ ද පුනර්ජන්මවාදය හා නවින බිෂොප්වරුන්ගේ ධර්මය අතර තමාට පෙනෙන ගැටීමක් නැතැයි කියා තිබේ. මේ නිසා පොහෙස්තන්තයන් වත් කතෝලිකයන්වත් ඇතැම් ආගම්වල එන පුනර්ජන්මවාදය විදහාවට අසුවන සතායෙක්

<sup>1.</sup> Origen

<sup>3.</sup> St. Jerome

<sup>2.</sup> Justin Martyr

<sup>4.</sup> Clemens Alexandrinus

<sup>5.</sup> Plotinus

<sub>වීය හැකි</sub> යයි සැලැකීමේ දී තමන් තහනම් බිමකට පා තබනැයි සුනීම අවශා නොවේ.

පුතර්ජන්මවාදය සමග ගැටෙන බව පෙනෙන ඇතැම් අදහස් කිස්තියානි දේව ධර්මයෙහි තිබූ බව නම්, සතාය. මළවුන්ගෙන් නැගිටීම පිළිබඳ ඉගැන්වීමත් අවසාන විනිශ්චය දිනය පිළිබඳ ඉගැන්වීමත් සම්පුදාය ගරුක බොහෝ කිස්තියානින් විසින් පුතර්ජන්මවාදය සමග තදින් ම ගැටෙනැයි සලකනවා විය හැකියි. එහෙත් "මළවුන්ගෙන් නැගිටීම" හා අවසාන විනිශ්චය දිනය යන කියමත් වාචාර්ථවත් කියමත් වශයෙන් තේරුම් ගත යුතු වන්නට බැරි ද ? තව ද කිස්තුස් වහන්සේ විසින් හා නව පොස්තමේන්තු ලේඛකයන් විසින් තමන් දුටු ආධානත්මක සතාය පණ ගන්වනු සඳහා යොදන ලද උපමා කථා "නිරාගින්න" යන්න වැනි වූ රූපක හුදු වාචාගර්ථ වත් උගු ධර්ම බවට හරවා ගන්නා විය නො හැකි ද ?"

ලැමර්ස්ගේ මේ පිළිතුරු තමාගේ සිතුවිලි පුබුදු කර වන බව කේසිට හැඟි ගියේ ය. නව ද මේ පිළිතුරු නිසා ඔහුගේ සිතේ පැවැති බිය මුසු මුළාව ද පහව ගියේ ය. මේ විශේෂ ශක්තිය තමා කුඩා කල සිට ඉගෙන ගෙන තිබූ ආගමට විරුද්ධව යෙදෙන්නේ ය යන හැඟිම ඇති වූ අවස්ථාවේ සිට කේසිගේ සිතෙහි එබඳු බිය මුසු මං මුළා ගතියක් පැවතුණේ ය. එහෙත් ඔහුගේ සිතෙහි වෙනත් විරෝධ පහළ විය. මෙවර පහළ වූයේ විදහවේ විරෝධයයි. නිදසුනක් වශයෙන් ලෝකයේ විශාල ලෙසින් ජනගහනය වැඩි වීම ගැන කුමක් කියන්නටද? මේ වැඩිවීම සියලු ආත්ම කලින් මේ මිහිපිට සිටියා ය යන මනය සමග ගළපා ලන්නේ කෙසේද? වැඩි හරිය ආවේ කොහෙන් ද?

ග්ලැඩිස් ඩේවිස් සහිත වූ මුළු කේසී පවුල ද ලැමර්ස් හා ලින්ඩන් ශෝයර් ද යන මේ සියලු දෙනා ම පුමාණවත් ව මේ පුශ්න සාකච්ඡා කරන එක ම සාකච්ඡා මණ්ඩලයෙක් වූහ. විවාදයේ ඇන හිටින තැනකට පත් වූ විට ඔව්හු කියැවීම්වලින්ම උපදෙස් ගත්හ. කියැවීම් ඇදහිය නො හැකි තරමට අද්භූත වූ කල, ඔවුහු මහජන පුස්තකාලයෙන් පොත් ගෙන බැලූහ.

වැඩි අමාරුවක් නැති ව ඔවුහු ජනගහන පුශ්නයට උත්තරයක් සොයා ගත්හ. අන්තිමට නියම වැඩි වීමක් සිදු වී තිබේ යයි අප හරියට ම දන්නේ කෙසේ දුයි එකෙක් තර්ක කෙළේ ය. මෙනෙක් ලබා ඇති කියැවීම බොහොමයෙකින් ඉජිප්තුවේ හා අන්ලන්තිසයේ වැනැසී ගිය සභාත්වයන් ගැන සඳහන් කර ඇත. කාමබෝජය, මැක්සිකෝව, ඉජිප්තුව යනාදී රටවල පුරා විදහ නම්ටාවශිෂ්ටවලින් දුන් මුඩු බිම ඇති පුදේශවල වරක් මහා සභාග්වයන් පැවැති බව ඔප්පු වෙයි. ඉතිහාසයේ ඕනෑ ම අවස්ථාවෙක දී විශ්වයේ ඇති ආත්ම සංඛ්‍යාවේ වෙනසක් ඇති වෙන්නේ නැති ව පොළොවේ ජනගහනය අඩු වැඩි වන්නට ඉඩ ඇති බව සිතා ගත හැකි ය. ලක්ෂ ගණන් ආත්මවල වාසයට පාරීවිය අයෝගා ස්ථානයක් වූ කල අපට නොපෙනෙන ලෝකය ඒ ආත්මවලට නිවාස වෙනවා ඇත.

හිතුවක්කාර තරමට සැක කරන කෙසිට පවා මේ විවරණය හොඳට ම යුක්ති සහහන බව හැඟී ගියේ ය. කියැවීම ගණනෙක දී ම පෙර පැවැතිණැයි සඳහන් කරන ලද අත්ලන්තිසය තවත් බාධකයෙක් විය. සතහ වශයෙන් ම එබඳු ස්ථානයෙක් තිබිණැයි අප දන ගන්නේ කෙසේ ද ? මේ පුග්නයට කියැවීම්වලින් ම විස්තර සහිත දිග උත්තරයක් ලැබීණි.

අන්ලන්තික් සාගරයේ ජලය යට පුරාතන අන්ලන්තිසයේ පැවැත්ම ගැන සඳහන් කළ බටහිර ලෝකයේ සිටි පුථම ලේඛකයා ප්ලේටෝ බව කියැවීම්වලින් ම හෙළි කරන ලදී. ඔහු ඒ ගැන සඳහන් කර ඇත්තේ චෙනත් දෙයක් කියන අතර අහම්බෙනි. අද සිටින සාමානා මහජනයා මේ කරුණ ගැන බරපතල ලෙසින් නො සිතන නමුදු කලෙක සිට භූගර්භ විදගඥයන් විසින් ඒ ගැන තම විදහවේ අවධානය යොමු කොට ඇත. ඔවුන් අතර මතභේදයක් තිබේ. සමහරුන් නැතැයි කියන අතර තවත් සමහරු අත්ලන්තිසය පැවැති බැව් තරයේ ම කියා සිටිනි. කෙසේ වෙතත් මේ කරුණ ගැන ලියැ වී ඇති ශාස්තීය වූ පොත් ගණනාවෙකින් ම එකිනෙක ඔප්පු වන්නා වූ සාක්කි රාශියක් ඉදිරිපත් කොට තිබේ. මේවා අතර ඓතිහාසික වූ ද සංස්කෘතික වූ ද භූගර්භ විදහන්මක වූ ද සාක්කි ඇත. කේසි ට එබඳු පොතක් හමු විය. එනම් ඉග්නේසේ ඩොනලිගේ ¹ "Atlantis, The Antediluvian World" නමැති පොතයි. තමාගේ කියැවීම්වලින් පුධාන සාක්ෂු මාර්ගයන් පිළිබඳ ව නිවැරැඳි විස්කරයක් කර තිබීම ගැන ඔහු පුදුමයට පත් විය.

මේ සාකච්ඡා හා විමර්ශන නිසාත්, ඉතිහාසය, විදහව, තුලනාත්මක ආගම, පුරාතන රහස් ධර්ම, අත්ලන්තිසය හා සම්මෝහ නිදුාව, මතෝ විදහව සන විෂයන් පිළිබඳ පොත් කියැවීම නිසාත්, කේසිට ඉතිහාසය හා සංස්කෘතිය පිළිබඳ කලින් නො පැවැති පළල් දනීමෙක් ඇති විය. මේ හැම විෂයයක් ගැන ම කියැවීම වලින් ද සංක්ෂේපයෙන් කරුණු දක්විණි. සම්මෝහ නිදුාවේ දී තමා කී දේ ගැන තුබු බය කේසි කුමයෙන් අඩු කර ගත්තේ ය. ඒවායේ සතායෙක් ඇතැයි පිළිගැනීමට ද හේ සූදානම විය. අභාන්තර හා බාහිර වශයෙන් කියැවීම්වල ඇති ගැළැපීම සොයා ගැනීමට ඔහු ඒවා විවේචනාත්මක ඛතුහලයෙකින් යුතු ව පරීක්ෂා කර ගන්නට පටන් ගත්තේ ය.

ඔහුට සොයා ගත හැකි වූ එක් කරුණෙක් නම් නිතර ම කියැවීම් එකිනෙකට ගැළැපුණු බවයි. කියැවීම් දෙකක් අතර කාලය කොතරම් දික් වූවත් එක් කියැවීමක් තවත් කියැවීමක් සමඟ ගැටුණේ නැත. නිදසුනක් ගනිමු. පුද්ගලයකු පිළිබඳ එක්

<sup>1.</sup> Ignatious Donnelly

කියැවීමක් ලබා ගන්නට මාස ගණනකට නැතිනම අවුරුදු ගණනකට පසු ව වෙනත් කියැවීමක් ලබා ගත හැකි ය. එහෙත් දෙවන කියැවීමේ තොරතුරු පළමු කියැවීම සමඟ ගැළපෙයි. දෙවන කියැවීම පටන් ගන්නේ ලකුණක් ලබා නතර කළ පොතක් නැවත එතැන් සිට කියවා ගෙන යන පාඨකයකු ලෙසය. බොහෝ කියැවීම්වල ඉතිහාසයේ ඉකුත් යුග ගැන පසුබිම් තොරතුරු ඇතුළත් ව තිබිණි. පැරණි ඉජිප්තුවේ හා අත්ලන්තිසයේ තොරතුරු එබඳු ය. මෙබඳු කියැවීම් සමූහයක් එක් කොට සැසැඳූ විට මේ විස්තර කැබැලි එකිනෙකට ගැළැපුණු බව පෙනී ගියේ ය. එක් කියැවීමෙකින් තවත් තැනෙක කී දෙය ම නැවත කියැවෙනවාත්, කලින් කී දෙයට යමක් අලුතින් එකතු වනවාත් දක්නට ලැබිණි.

එක් කියැවීමක් තවත් කියැවීමක් සමග පමණක් නොව ඉතා අපුකට ව නමුදු, චාර්තාගත ව ඇති ඉතිහාස සිද්ධි සමඟද බොහෝ කරුණුවලින් ගැළැපුණේ ය. නිදසුනෙක් මෙසේ ය. මුල් කාලයේ දී ම ගන්නා ලද එක් කියැවීමෙක් එක් මිනිසකුගේ පුටු ශිල්ලන්නකු' ලෙසින් වූ පූර්ව ජන්මයක් ගැන සදහන් කෙළේ ය. පුටුශිල්ලන්නා කවරෙක් ද යන්න ගැන කේසිට හැඟීමක් තිබුණේ නැත. එහෙත් විශ්ව කෝපෙක් බැලීමේ දී මේ වචනයෙන් පූර්වකාලීන ඇමෙරිකානු චාරිතුයක් ගැන සඳහන් කරන බව දන ගන්නට ලැබිණි. මන්තරකාරියන් වශයෙන් සැකයට පාතු වූ අය පුටුවෙක බැඳ සිහිල් දිය පොකුණෙක ශිල්ලීම එකල පැවැති චාරිතුයෙකි. "පුටු ශිල්ලන්නා" නම් වරදකරුවන් පුටුවෙක බැඳ දීයේ ශිල්ලන තැනැත්තා ය.

කියැවීම්වල තිබූ ඓතිහාසික තිරවදාතාව පිළිබඳ තවත් සිත් අලවනසුලු නිදසුනෙක් තම් ජාන් පෝක්ලැං² නැතහොත් මොලියේ³ පිළිබඳ ව කර ඇති සඳහනෙකි. මොලියේගේ මව ඔහු කුඩා කාලයේ දී ම මිය ගියා ය. ශේෂ්ඨ පුංග නාටා ලේඛකයකු වන මොලියේගේ නම කේසි දන සිටියේ නැත. මොලියේ යන නම බොරු නමක් බව වඩාත් අපුකට විය. ඔහුගේ නියම නම පෝක්ලෑං යනු ය. පොත් පත් බැලීමේ දී ඔහුගේ නියම නම සම්බන්ධයෙන් ද මවගේ මරණය සම්බන්ධයෙන් ද කේසි නින්දෙහි සිටිමින් නිවැරැදි තොරතුරු දී ඇති බව සොයා ගත හැකි විය. තරුණයකු සම්බන්ධ වී ඇති තවත් නිදසුනෙක් ඇත. පූර්ව ජන්මයෙක දී ඔහු පුංශයේ ජීවත් නූ බව කියා තිබේ. එහි දී ඔහු රොබට (පුල්ටන් හා මිනු වී බොහෝ නිෂ්පාදනයන්හි දී ඔහුට උදවු කොට නිබේ. කේසි රොබට (පුල්ටන් කවරෙක් දයි දන්නා නමුත් ඔහු එක්සන් රාජාවලින් පිටත විසුවා දයි සැක කෙළේ ය. එහෙත් ජීවිත කථා ගබදකෝයෙක් බලන විට (පුල්ටන් අවුරුදු කීපයක් පුංශයේ ගත කොට ඇති බව දන ගත හැකි විය. එහි දී ඔහුට ඔහුගේ වරිතය කෙරෙහි බල පෑ පුබෝධක පුද්ගලයන් කීපදෙනකු හමු වූ බව දන ගන්නට ලැබීණි.

සිරිතක් වශයෙන් මේ කියැවීම්වලින්, අතිත ජන්මයන්හි විෂවහාර වූ නම් ඉදිරිපත් කරනු ලැබේ. නිදසුන් කීපයෙක දී පමණක් ඒ ඒ පුද්ගලයනට තමාගේ පූර්ව ජන්ම වාර්තා සොයා ගත හැකි තැන් ද කියා තිබේ. පොතෙහි නැති නම් පැරැණි රෙජිස්වරයෙක, ඒත් නැති නම්, සොහොන් ශලෙක ඒවා සොයා ගත හැකි වනු ඇත. පූර්වජන්ම නාමය බාර්නට් සේ යයි කියා ඇති මිනිසාගේ නිදසුන මේ වර්ගයේ හොඳ ම නිදසුන විය හැකි ය. ඔහු සිවිල් යුද්ධයේ දී දක්ෂිණ දේශයේ සොල්දාදුවකු වී සිටි බව ද කියා තිබේ. ඔහු වර්ජිනියාවේ හෙන්රිකෝ කෝරළයේ විසූ බව ද සොයනවා නම්, ඒ පූර්ව ජිවිතයේ වාර්තා කව ම සොයා ගත හැකි බව ද නවදුරටත් කියා ඇත. ඉඩ ලැබුණු හැටියේ ම මේ මිනිසා හෙන්රිකෝ කෝරළයට ගියේය.

<sup>1.</sup> Barnett Seay

පැරණි රෙජිස්ටර් වර්ජිනියා රාජායේ ඓතිහාසික පුස්තකාලයේ පැරණි වාර්තා දෙපාර්තමේන්තුවට ළඟ දී ගෙන ගිය බව ඔහුට දැන්වී ය. අවසානයේ දී ඔහුට ඒ පුස්තකාලයේ රාජා ලේඛනාගාරයෙහි බාර්නාට සේගේ වාර්තා හමු විය. මෙතෙම 1862 දී වයස විසි එකේ දී ඡනුධරයකු ලෙස හමුදාවට බැඳී සිටියේ ය.

අතීත ජීවිත තොරතුරු පිළිබද මේ පුදුම ඓතිහාසික ස්ථිර වීම හැරුණු විට වතීමාන ජීවිත කරුණු පිළිබඳ අපුමාණ ස්ථීර වීම ද ඇත. කියැවීම්වලින් කරන ලද කේසිගේ හා ඔහුගේ පවුලේ සාමාජිකයන්ගේ පමණක් නොව සම්පූර්ණ අමුත්තන් වූ පුද්ගලයන්ගේ පවා චරිත පිළිබඳ මතෝවිදපාත්මක විශුත නිවැරැදි බව කේසිට ඉක්මනින් ම දන ගන්නට ලැබිණි. කේසි පිළිබදවත් ඔහුගේ පවුලේ අය පිළිබඳවත් කියැවීම්වල තුබු නිවැරැදිකම ඔහුගේ උඩු සිතේ තුබූ දනීම නිසා වූවෙකැයි තෝරා දී ඉවත දමිය හැකි බව සතප ය. නින්දේ සිටිමින් කේසි තමාගේ ඥානයෙන් තොරතුරු ඇද කීවා යයි තර්ක කළ හැකි ය. එහෙත් වැඩිකල් යන්නට පෙර කායික කියැවීම්වල දී මෙන් ම ජිවිත කියැවීම්වල දීත් කියැවීම ලබන්නා ගැන කේසි දන්නවා ද නැද්ද යන්න කරුණක් නොවන බව දුන ගන්නට ලැබිණි. කියැවීම් ලබන්නන් මිහිපිට ඕනෑ ම කැනෙක සිටින සම්පූර්ණ අමුත්තන් වූවාට කමක් නැත. ඔවුන්ගේ සම්පූර්ණ නමත් උපන් දිනය හා තැනත් ලැබුණොත් ඔවුන්ගේ පරිසරය හා අභාන්**තර** චරිතය නිවැරැදිව විස්තර කිරීමට කේසි සමත් වීය. පුද්ගලයන්ගේ දක්ෂතා හා දුර්වලතා ද දක්වන කේසි ඒ ගුණ ආරම්භ වූ බව පෙනෙන පිළිගත හැකි පූර්ව ජන්ම විස්තර ද දෙයි.

දුර සිටින අමුත්තකුගේ චරිතය නිවැරැදිව දක්වූයේ වරක්

<sup>1.</sup> Color - Bearer (කොඩ දරන්නා)

නම්, එය අහඹු සිදුවිමෙකැයි ඉවත ලිය හැකි ය. එහෙත් අනන්ත වූ මනුෂ්‍‍ දක්ෂතා අනන්ත වූ මනුෂ්‍‍ පරිසර විවිධතාත් ගැන සලකා බලන විට ඒ අහඹුව පුදුම අහඹුවක් විය යුතු ය. නිවැරැදි කියැවීම සංඛ්‍තාව වැඩි වන තරමට මෙය අහම්බෙන් සිදුවන්නෙකැයි සැලකීම දුෂ්කර වෙයි.

අවුරුදු ගණනාවක් තිස්සේ ම කේසිට දන ගන්නට ලැබුණු ජීවිත කියැවීමවල නිවැරැදිකමේ තුබූ තවත් පක්ෂයක් නම්, ළදරුවන්ගේ මානසික ගතිගුණ හා වෘත්තීය දඎතා පිළිබඳ නිවැරැදි කමයි. නෝලේප්ක් ළදරියක් උපන් දිනයෙහි කරන ලද ජීවිත කියැවීමෙකින් ඈ පාලනය කිරීමට දුෂ්කර මුරණ්ඩු හිතුවක්කාර තැනැත්තියක බව කියන ලදී. ඈ වැඩෙන විට මේ ගතිගුණ පැහැදිලි ව ම දක්නට ලැබීණි. මෙහි දී මාපියන් විසින් සිතා මතා එසේ වන්නට ඈ පොළොඹ වන්නට ඇතැයි සිතීම දුෂ්කර ය.

ඉපදී සති තුනෙකින් ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගන්නා ලද දරුවාගේ නිදසුන මීටත් වඩා සින් ගන්නාසුලු ය. ඔහු දසෘ වෛදාවරයකු වනු ඇතැයි කියන ලදී. ඔහුගේ චරිතයෙහි ඇතැයි කියන ලද සියලු දුර්ගුණක් වෛදා ශාස්තුය කෙරෙහි වූ තද උනන්දුවත් අඩු වයසේ දීම දක්නා ලදී. වයස අටේ දී හේ සතුන් සැදී ඇති ආකාරය බැලීම පිණිස මළ සතුන් කපන්නට පවත් ගත්තේ ය. වයස දහතුන ලබන්නටත් පෙර වෛදා ශාස්තීය විශ්ව කෝෂ, ආශාවෙන් කියවන්නට පටන් ගත්තේ ය. වියස දොළතේ දී හෙතෙම වෛදාවරයකු වීම සඳහා තමා ජෝන් හොප්කින්ස් විදහායතනයට යනු කැමැති බව නම පියාව කීවේ ය. පියා නිව්යෝක්හි වාහපාරිකයෙකි. මව නිලියකි. දරුවා වෛදා වෘත්තියට බසිනවාට මුල දී අකැමැති වූ මා පියෝ ඔහු පසු බස්සන්නට උත්සාහ ගත්හ. එහෙත් අධිෂ්ඨානය සියලු බාධා මැඩ පවත්වා නැඟි සිටියේ ය. දන් මෙතෙම විශ්ව විදහාලයෙක පූර්ව චෛදහ පාඨමාලාව හදාරමින් සිටී. මෙහි දීන් අනාගත වාකායෙ ඉටු කරන්නට මාපියන් රුකුල් නුදුන් බව හොඳට ම පැහැදිලි ය. මෙයින් ද ළදරුවාගේ උපතේ දී ම ඔහුගේ අතීත ජන්ම කර්ම පදනම් කර ගත්තා වූ සමර්ථතා පිළිබඳ නියම දිවා දොනයක් කේසිට තුබූ බව පෙනී යයි.

මෙබඳු නිදසුන්වලින් කියැවීම්වල තුබු මහා අනාවැකි අගය හෙළි කරනු ලැබේ. අනාවැති යන්න මෙහි යොදා ඇත්තේ සාස්තරකාරයන් පිළිබඳව එය යොදනු ලබන අර්ථයෙන් නොව මනෝවිදහඥයන් විසින් මනෝවිදහා පරීක්ෂණවල අනාවැකි අගය ගැන කියන විට ඒ වචනය භාවිත කරන අර්ථයෙනි. නිදසුනක් ගනිමු. ඉතා පුසිද්ධ රෝගග් නීන්ත බින්දු - පරිකණය' ගගන යාතික අඩුනිකයනට ඔවුන්ගේ අභූතය මාලාවේ ආරම්භයේ දී යොදා තිබේ. පරීකෘණයේ පුතිඵලවලට අනුව ශිෂපයන් දෙසීයෙක පමණ කණ්ඩායමෙකින් හය දෙනකු ඔවුන්ගේ මානසික ගතිගුණවලට අනුව ගගන යාතික චෘත්තියට නො සුදුසු බව පෙනී ගිය නමුදු ශිෂාගන් සියලු දෙනා ම පන්තියට ඇතුළු කර ගන්නා ලදහ. එහෙන් අවුරුද්දක් ගත වන්නට පෙර නුසුදුසු යයි කල්තියා නම් කරන ලද හය දෙනාම මානසික හේතු නිසා අස්ව ගියහ. මෙබඳු නිදසුන් පදනම කර ගෙන "රෝගග් පරීක්ෂණයට" මහා "අනාවැකි" අගයක් ඇතැයි සලකතු ලැබේ.

මේ අර්ථයෙන් කේසිගේ ජීවිත කියැවීම්වල මහා අනාවැකි අගයෙක් ඇත. මෙය ළදරුවන් සම්බන්ධයෙන් පමණක් නොව වැඩිහිටියන් සම්බන්ධයෙන් ද දක්නට ලැබිණි. නිව්යෝක් නගරයේ සිට ටැලිගුණේ කියාකරවන්නියක වූ තරුණියකට අවස්ථා කීපයක දී ම වර්ජිනියා බීචයට යවන්නට සිදු වූ ටැලිගුම් ගැන කුහුලෙක් ඇති විය. ඕ කේසි කවරෙක් දයි සොයා

<sup>1.</sup> Rorschach Ink - Blot Test

බැලුවාය. ඇගේ කුහුල තවත් වැඩි විය. ඕ ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගැනීමට නිරණය කළා ය. ජීවිත කියැවීමේ දී ඈ වැලිගුණ් කියාකරවන්නියක වශයෙන් නිකරුණේ කාලය කා දමන බව කියන ලදී. අනිත ජන්ම කිපයෙක දී ඈ දසෘ චිතු කලාකාරියක හි සිටි නිසා ඇට වාණිජ චිතු කලාව උගන්නට යයි නියම කරන ලදී. වාණිජ චිතු කලාවට තබා මොන ම චිතු කලාවකටවත් බැසීමේ අදහස ඇට කවදවත් ඇති වී නො තිබිණි. ඕනෑ ම දෙයක් වරක් අත්හද බැලීමේ ධෛර්යය ඈට තිබිණි. ඕ චිතුකලා විදහලයකට ඇතුළු වූවා ය. තමාට නියම දසපතා ඇති බව දුවු ඕ මවිත වූවා ය. නොබෝ කලෙකින් ම මෝ තොමෝ ඉතා සාර්ථක වාණිජ චිතු කලාකාරියක් වූවා ය. මෙයින් ඇගේ තත්ත්වය වෙනස් විය.

කල්යාමේ දී, මේ තොරතුරු මිනිසුන්ගේ ජ්විතයෙහි කියාත්මක වනු දුටු කේසිට, ඒවා සතා බවත් ඒවායින් හොඳක් සිදු වූ නිසා හොඳ බවත් ඒත්තු ගියේ ය. කියැවීම්වල ඔප්පු නොකළ හැකි බොහෝ කොටස් ද තිබිණි. එහෙත් ඔප්පු කළ හැකි කොටස් නිසා, ඔප්පු නො කළ හැකි කොටස් ගැන ද විශ්වාසයෙක් ඇති විය. බොහෝ මිනිසුනට යෝගා වෘත්තියට මග පෙන්වන ලදී. තවත් සමහරුන්ට ඔවුන්ගේ විවාහ දුෂ්කරතා තේරුම් ගැනීමට උදව් ලැබිණි. තවත් කොටසකට වඩා හොඳින් සාමාජික හා මානසික සංස්කරණ ඇති කර ගැනීමට අවශා තමා පිළිබඳ දුනීමෙක් ලබා දෙන ලදී.

මුල දී ම කේසි සිතුවේ, තමා මේ තොරතුරු දෙන්නේ පුනර්ජන්මය විශ්වාස කළ ලැමර්ස්, කිසියම් තුමයකින් ඒ විශ්වාසය තමාගේ හිතේ නැන්පත් කළ නිසා බව ය. එහෙත් සිදුවීම් නිසා ම මේ සැකය බිදී ගියේ ය. පළමු කොට ම පළමු කියැවීම සඳහා කළ යෝජනාවේ දී ලැමර්ස් පුනර්ජන්මය යන විවතය යෙදුවේ නැත. අඩු වැඩි නැති ව ඔහු ඉල්ලා සිටියේ කේන්දුයෙකි. තේසිගේ යටි සිත නැතහොත් අතිසංඥ චිත්ත**ය'** පූර්වජන්මයක් ගැන තොරතුරු දුන්නේ සිය කැමැත්තෙනි,

තවද, පසු කාලයෙක දී දුර අමුත්තන් පිළිබඳ ව ලැබී ඇති සාක්කි වශයෙන් ගත හැකි, සියලු තොරතුරු කේසිගේ හා ලැමර්ස්ගේ දනුම් සීමාවෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම ඔබ්බෙහි විය. කේසිගේ යට් සිත ලැමර්ස්ගේ යෝජනාව ම හිතුමතයේ ව්ස්තර කළා නම්, කලින් නොදත් නමුත් පසුව සත්‍ය බව සොයා ගත හැකි වූ සිදුවීම් සමග එතරම් හොඳින් ගැළපෙන්නට ඉඩෙක් නැත.

මේ කරුණු සියල්ල එක්කොට ගත් විට ජීවිත කියැවීම වලින් ලැබුණු තොරතුරුවලත් ඔනුපෘ දෛවය පිළිබඳව ඒවායින් ලැබුණු විවරණයේත් සතානොව පිළිබඳ චිශ්වාසයෙක් කේසිට ඇති විය. මේ සියල්ලට ම වැඩියෙන් ඔහුගේ ඒන්තු යෑමව හේතු වූයේ කියැවීමවල පැතිර පැවැති කිස්තුස් වහන්සේගේ ජීවය බඳු ජීවයයි. කියැවීමවල තුබූ සහෝදර ජේමාන්විත උපකාරක ස්වභාවයෙහි ද පුනර්ජන්ම මතය සමඟ ආදර්ශවත් කිස්තියාති ගුණධර්මයන්ගේ මනා ගැළැපීමෙහි ද යන දෙනෙහිම ඒ ජීවය තිබිණි. බයිබල් පාඨයක් හෝ කිු**ස්තුස්** වහන්සේගේ අවවාදයක් හෝ ඇතුළත් නො කරගත් කියැවීමක් ලැබුණේ ඉතා කලාතුරෙකිනි. වැඩියෙන් උද්ධෘත කොට ඇති බව පෙනෙන්නේ පහත එන නිස්තුස් වහන්සේගේ වදත් ය. "ඔබ වපුළ අන්දමින් ඔබට පල නෙළා ගන්නට වෙනවා." "අනායෙන් ඔබට කුියා කරනවාට කැමැති අන්දමින් ඔබන් අනායෙනට කිුිිියා කළ යුතු ය." ඇතැම් විට ඒවා සෘජු උද්ධෘත පිළිබඳ විවරණය; "රැවවෙන්න එපා, වරදවා තේරුම් ගන්න එපා, දෙවියන් වහන්සේ රවටන්න බෑ" එසේ කියන්නේ මිනිසාට වපුළ දෙය නෙළා ගත්තට වන තිසයි. මිනිසාට නිතර තමා ම

<sup>1.</sup> Super Conscious Mind

හමු වෙනවා. ඒ නිසා උන්වහන්සේ කියා ඇති පරිදි දෝහී ව ඔබෙන් පුයෝජන ගත් අයටත් යහපත ම කරන්න. එවිට ඔබ ඔබේ සගයනට කර ඇති වරද එමගින් නිවරද කර ගත හැකිවනු ඇත."

අනිත ජීවිතයෙක කරන ලද පාපයෙකින් ඇති වූවා යයි සිතිය හැකි ආබාධ පිළිබඳ ව කරනු ලබන විවරණවල දී ඉහත දක්වූවාත් බඳු අදහස් පවසා ඇත. මේවා මහත් උනන්දුවෙකින්ද හැම විටම ගැළැපෙන සේ ද අර්ථවත් ලෙස ද කියා ඇති නිසා ඒත්තු යනසුලු විය. කිස්තියානි ආකල්පය සමග පුනර්ජන්ම මතයේ ඇති මේ ගැළැපීමේ විදයානුකූල වූ බලයෙක් නැත. කෙළින් ම ඉන්දිය ඥානයට අසුවන දේවලට ඔබ්බෙහි වූ දේ ගැන අපට දනීමක් ලබා ගත නොහැකි යයි සිතන අඥෙයවාදියකුට නම්, එය කිසිසේන් වැදගත් නො වේ. එහෙත් කේසිගේ වැනෙමින් තුබූ විශ්වාසය නම් තහවුරු වූයේ මේ ගැළැපීම නිසා ය.

මුල් කලබලය යටපත් වූ විට, කේසි ඇතුළු කණ්ඩායම එකතුව ඒ තොරතුරුවල ස්වභාවය ගැන ම පුශ්න කරන්නට වූහ. ඔවුනට කුහුලක් ඇති කළ එක් කරුණෙක් නම් කියවීම්වල දී ඇතැම් ඉතිහාස යුග නැවත නැවතත් පැමිණෙනු දක්නට ලැබීම ය. බොහෝ මිනිසුනට සමාන වූ ම ඉතිහාස පසුබිමක් දී තිබේ. සත්තෙකින් ම මිනිසුන්ගේ අතීන ජීවිත මාර්ගය කිසියම් සැලැස්මකට වැටෙත්නාක් බඳු විය. නිතර දක්නට ලැබුණේ එක් සැලැස්මකට අනුව මිනිසුන් නිතර නිතර පිළිවෙළින් අත්ලන්තිසය, ඉජිප්තුව, රෝමය කුරුස යුද්ධ පැවැති පුදේශ හා ආදි කාලීන යටත් විජිත යන ස්ථානවල මෙලොව ඉපැදී ඇත. තවත් අනුතුමයෙක් මෙසේ ය. අත්ලන්තිසය, ඉජිප්තුව, රෝමය, Xiv, xv, xvi වැනි ලුවී රජවරුන්ගේ කාලයේ පුංශය හා සිවිල් පිද්ධකාලීන ඇමෙරිකාව, විනය, ඉන්දියාව, කාම්බෝජය, පීරුව, නෝර්ස්ලන්තය, අපුිකාව, මධ්‍යම ඇමෙරිකාව, සිසිලිය, ස්පාඤ්ඤය, ජපානය හා අනික් ස්ථාන ද ඇතුළත් වූ වෙනස් නිදසුන් ද තුබූ බව සතසය, එහෙත් කියැවීම් වැඩි හරියක් එකම ඓතිහාසික මාර්ගයෙක ගමන් ගති.

කේසිගේ කියැවීම්වලට අනුව මෙසේ වන්නේ කිසියම් කාලයකට අයත් ආත්ම සාමානයෙන් පසු කාලයෙක දී ද එකට උපදින නිසා ය. අතරතුර වූ ශත වර්ෂවල දී මිහිපිට සිටින්නේ තම වාරය ලබා ගත් වෙනත් ආත්ම යයි කිව හැකි ය. මේ නියා මාර්ගය දිගින් දීගට ම මාරු වෙමින් යන්නේ කර්මාන්ත ශාලාවකට කම්කරු කණ්ඩායම් යන්නාක් මෙනි. මේ නිසා අද මෙලොව සිටින ආත්ම වැඩි හරියක්, පූර්ව ඉතිහාස යුගවලත් එකට සිට ඇත. අද පවුලේ බැඳුම්වලින් හෝ මිතුරුදම් බැඳුම් වලින් හෝ ඔවුනොවුන් කෙරෙහි වූ ඇලීම වලින් හෝ බැඳී සිටින අය පෙර යුගවල දී ද සමාන වූ බන්ධනවලින් බැඳී සිටියහ. මේ නිසා කේසිගෙන් කියැවීම ලැබූ බොහෝ දෙනෙක් එබඳු කිසියම් බැඳීමෙකින් පෙර දීත් බැඳී සිටි අයයි.¹

අසන ලද තවත් පුශ්නයෙක් නම්, මේ නොරතුරු ලැබෙන්නේ කොහෙන් ද යනු ය. තොරතුරු ලැබෙන මූලාශු දෙකක් ඇති බව පිළිතුරු වශයෙන් කියා ඇත. සම්මෝහ නිදුාවේ සිටින කේසිට මේවායින් තොරතුරු ඇද ගත හැකි ය.

එක් මූලාශුයෙක් නම ජීවිත කියැවීම අයිති පුද්ගලයාගේ යවීසිතයි. කියැවීම්වලින් විස්තර කරන ලද පරිදි පුද්ගලයකුගේ අද්දකීම හැම එකක් ම ඔහුගේ යට් සිතෙහි තැන්පත් ව ඇත. මේ ජන්මයේ පමණක් නොවන පූර්ව ජන්මවල ද අද්දකීම් එහි තැන්පත් ව තිබේ. මේ පෙර ආත්ම භාවයන් පිළිබඳ මතකර ඇත්තේ භවය වසා පවත්නා මහා මෝහයකට යට යයි කිව

ජාතක කථා ද මෙය ස්ථිර කරයි.

මේ අනුව හැම මිනිසකුගේ ම යට සිපෙනි කර්ම විපාත පිළිබද දනීමෙක් ඇති බව සිතා ගත හැක.

හැකි ය. මේ ස්මරණය පවතින්නේ නවීන මනෝවිකිත්සකයන් විසින් අසු කර ගනු ලබන ස්මරණ පවතින යට් සිතේ ඊටත් යට නුව්ටුවලට ය. එහෙත් ඒවා එහි පවතින බව සතාය. යට් සිතකට උවුපිනකට ළඟා වනවාට වඩා පහසුවෙන් තවත් යට් සිතකට ළඟා විය හැකි ය. මෙය හරියට ම නිවයෝක් නගරයේ එක් නැනෙක සිට තවත් නැනකට වීම මතු පිටින් යනවාට වඩා යට් බිම මහොකින් යෑම පහසු වන්නාක් මෙනි. සම්මෝහ නිදාවේ දී කේසිගේ සිත වෙනත් සිත්වල යට් තවටු සමග කෙළින් ම සම්බන්ධ වෙයි.

මේ වීවරණය පිළිගැනීම අපහසු නො වේ. මෙය, අඩු ගණනේ එක්තරා පුමාණයකට හෝ යට් සිතේ පැවැත්ම පිළිබඳ වත් එහි ඇති දේවල් පිළිබඳ වත් මනෝව්ගුහයෙන් <sup>2</sup> සොයා ගෙන ඇති කරුණු සමග ගැළැපෙයි. එසේ වූවන් තොරතුරු ලැබෙන අනෙක් මූලාගුය පිළිබඳ වීවරණය නම, මහා විකාරයක් ලෙසින් පෙනිණ, එයට කියැවීම්වලින් ලැබුණු නම "ආකාශික වාර්තා" යනුයි. හැම විට ම නුහුරු වචනවල දී කරන්නාක් මෙන් මෙහි දී ද නිදන කේසි ආකාශය යන නාම පදයේත් ආකාශික යන විශේෂණ පදයේත් අකුරු කියෙව්වේ ය. කේසිගේ වීවරණය කෙටියෙන් මෙසේ ය.

ආකාශ යනු සංස්කෘත වචනයෙකි. මෙයින් විශ්වයේ ඊදරික (etheric) මුල දවසෙ අදහස් කෙරේ. මෙය විශ්වයේ හැම තැන ම පැතිර ඇතැයි ද ශකිදයට හා ආලෝකයට ආශුය වශයෙන් පවතිනැයි ද විදුලි ශක්තියෙන් හා විඥාන ශක්තිය වැන්නෙකින් තැනී ඇතැයි ද සලකනු ලැබේ. වසක්ත විශ්වයේ ආරම්භයේ සිට වූ හැම ශබ්දයෙකන්, ආලෝකයෙකත්, වලනයෙකත්, චින්නනයෙකත්, තොමැකෙන වාර්තාවෙක් මේ ආකාශයෙහි කා වැදී ඇත. දිවැස් ඇත්තනට හා සෘම්වරුනට

<sup>1.</sup> Psychotherapists

<sup>2.</sup> Psycho-analysis 3. Akashic Records

අතීතය දකින්නට පුළුවන් වන්නේ මේ වාර්තාව ඇති නිසා ය. ඒ අතීතය කොතරම් ඈත වුවත්, සාමානා මනුෂා ඥානයට ළඟා විය නොහැකි වූවත් එය කරුණෙක් නොවේ. ආකාශය සංවේදී තහඩුවක් ! මෙන් සියලු කාවැදීම් වාර්තා කරයි. එය විශ්වයේ නිවැරැදී කැමරාවෙකැයි සැලකිය හැකි ය. මේ කම්පන වාර්තා² කියැවීමේ ශක්තිය අප හැම දෙනා තුළ ම සහජ ව ඇත. ' එහෙත් එය, අපේ විඤ්ඤාණයේ සංවේදිතාව ' මත රැඳී ඇත. රේඩියෝවක් සුදුසු කරංගවලට පදම් කර ගන්නාක් මෙන් විඤ්ඤාණය යෝගය පුමාණයට පදම් කර ගන්නාක් මෙන් ගත හැකි ය. පිබිදී සිටින සාමානය අවස්ථාවල එඩගා කේසිට මේ යෝගය පදමට සරිලන්නට ඔහුගේ රූපාදී විඤ්ඤාණය යට පත් කර ගත නොහැකි ය. එහෙත් සම්මෝහ නිදුවෙර දී ඔහුව එය කළ හැකි ය.

නිදා සිටින තම මුවින් පිට වූ හැම පුදුම කියමනකට ම වැඩියෙන් ආශ්වර්යවත් ලෙස කේසිට පෙනුණේ මේ විස්තරයයි. එහෙත් එය නො අදහා, කොතෙක් ඇසුවත් ලැබුණේ ඒ පිළිතුර ම ය. වරෙක ඒ වචනවලින්මත් වරෙක විස්තර සහිතවත් ලැබුණේ ඒ විවරණය ම ය. ආකාශික වාර්තාවලට පුකෘතියේ පොදු ස්මරණය' කියා ද ජීවිත පොත" කියා ද නම් කළ හැකි බව කියැවීමවලින් නිතර දක්වා තිබේ. ආකාශයේ පැවැත්ම ගැන ශත වර්ෂ බොහෝ ගණනකට පෙර උගන්වන ලද බව ද කියැවීමවලින් හෙළි කැරිණි. භෞතික දවනයේ අසන' මායාවී ස්වභාවය, දුවායේ හා ශක්තියේ මාරුවීම හා සිතෙකින් සිතකට අදහස් සංකුමණය වීම යනාදී වූ හින්දු මත මෑතෙක දී බටහිර විදහවලින් ස්ථිර කොට ඇත. ඒ නිසා තවත් හින්දු සංකල්පයක්

<sup>1.</sup> Sensitive Plate

<sup>2.</sup> Vibratory Records

<sup>3.</sup> මෙය ඇතැම් භාරතීය දර්ශනයන්හි ද එන මතයෙකි.

<sup>4.</sup> Sensitivity

<sup>5.</sup> The Universal Memory of Nature

<sup>6.</sup> The Book of Life

<sup>7.</sup> Non-solid

<sup>8.</sup> Thought Transference

<sub>වන</sub> ආකාශය පිළිබදවත් අඩු තරමින් විවෘත මනසක් වත් තබා <sub>ගැ</sub>නීම සුදුසු නො වේ ද ?

කෙසි දිගු කලක් යන තාක් මේ ගැන විනිශ්චයක් කෙළේ නැත. පුද්ගලයන්ගේ අභිත ජන්ම ඉතිහාස පිළිබඳ ව නම යටි සිතේ විවරණය ගැළැපෙන බව සිතා ගත හැකි ය. එහෙන් අත්ලන්තිසය, ඉජිප්තුව හා යේසුස්ගේ කාලය වැනි අතිත ඉතිහාස යුගයන් පිළිබඳ ව පරීක්ෂණ කියැවීමවලින් නිතර ලැබුණු විස්තරාත්මක තොරතුරු ආවේ කෙසේ ද? මේ තොරතුරු කියැවීමට එළිපිට ලක් තො වූ එකල ජීවත් වූ කිසියම් පුද්ගලයකුගේ යට් සිතෙන් ඇද ගනු ලැබුවා ද? එසේ නැතිනම් කේසි විශ්වයේ කිසියම් තුනි වූ තහඩුවෙක ආරක්ෂා වී ඇති ඉතිහාස වාර්තාවක් කියැවූවා ද?

අන්තිමේ දී කේසි ආකාශයත් පිළිගත්තේ ය. එසේ පිළිගත්තේ එය ඔප්පු කරන නිශ්චිත සාධකයක් තුබු නිසා නොව, ඔප්පු කළ හැකි හැම කරුණෙක දී ම සතා වූ කියැවීමවලින් නිතර නිතර ඒ ගැන කියන ලද නිසා ය.

අතැම විව, අතීන්දුය පුතෘසයේ පිළිබඳ ව පරීක්ෂා කරන්නත් විසින් අනාගතයේ දී මේ කරුණෙහි දී කේසිගේ තොරතුරු වැරැදී ගොස් ඇති බව පෙන්වනවා ඇත. සමහර විව ඔහු ගේ අතිත සිද්ධ ඥානය පිළිබඳ වෙනත් විවරණයක් ද ලැබෙන්නව ඉඩ තිබේ. අතික් අතට අපේ කාලයේ ම කිසියම් විද්යාඥයකු විසින් ආකාශය සනෘ වශයෙන් ම පවතී යයි පෙන්වා දෙනු ඇත. රේඩියෝ තරංග් රේඩියම් පරමාණුක ශක්ති් හා මතුෂා ස්නායු පද්ධතියේ ස්මෘති කාවැදවීම් යන අදහස් අද

<sup>1.</sup> Extrasensory Perception

<sup>2.</sup> Radio waves

<sup>3.</sup> Radium

<sup>4.</sup> Atomic energy

<sup>5.</sup> The memory engraves of the human nervous system

අපට අරුම නොවේ. එසේ නම් ආකාශය පිළිබඳ අදහස ද අරුමයක් නොවීය යුතු ය.

කේසි විසින් කරන ලද ජීවිත කියැවීම්වල අන්තිම මූලාගුයය කුමක් වූවත් ඔහු ඒ කියැවීම් කළ බවත් ඒවා සතන වී ඇති බවත් සතන වූම සිද්ධිය වශයෙන් ජීවිත කියැවීම් ගැන දන ගන්නට ලැබුණු 1923 වර්ෂය හා කේසිගේ මරණය සිදු වූ 1945 වර්ෂය අතර වූ වීසි දැවුරුද්ද තුළ කේසි ජීවිත කියැවීම් 25,000 ක් පමණ කර තිබේ. තායික, කියැවීම්, මෙන් මේවාත් විස්තරත් සහිත ව හොඳින් ආරක්ෂා කොට ඇත. මෙබඳු කියැවීම්වල සතනොව, දන හැක්කේ යම් පමණකට නම්, එපමණකට ම මේ කියැවීම් බොහොමයෙක සනනොවට සාක්කි කියන ලියුම් හා වෙනත් ලේඛන ද ඇත. කැමැති ගවේෂකයකුට කියවීම් ලැබුවන්ගෙන් බොහෝ දෙනකු තවමත් හමු වී සාකච්ඡා කළ හැකි ය.

අපටත් කේසිට මෙන් අන්තිමේ දී මේ පුදුම ලේඛනවල සහාභාවත් ඒවායින් ඉදිරිපත් කෙරෙන මනුෂා ගතිය පිළිබඳ විවරණයත් ඇදගිය හැකි නම, අසාමානා තොරතුරු රාශියෙක් අප සතු ව ඇත. පළමු කොට ම පුනර්ජන්මය යයි කියනු ලබන විප්ලවකාරී මතයට පක්ෂ වූ වැදගත් සාක්කි සමූහයෙක් අපට ඇත. අපට මේ සාක්කි සම්පූර්ණයෙන් තීරණාත්මක යයි පිළිගත නොහැකි වූවත්, අඩු ගණනේ ඒවායින් පෙන්වනු ලබන කල්පනා ක්ෂේතුයට, විදහ පුබුද්ධත්වයේ නාමයෙන් අවධානය වත් යොමු කිරීම සුදුසු ය. සිතන්නට වත් බැරි තැන් පරිකෘා කිරීමෙන් සාපේකනාව සොයා ගත්තේ කෙසේ දයි ඇසූ විට ඔහු දුන් උත්තරය, "සිද්ධාන්තයකට අභියෝග කිරීමෙන් ය." යනු ය. දෙවැනි ව අපට මේ කියැවීම්වලින් මනෝවිදහාත්මක වූ ද වෛදා ගාස්තීය වූ ද දාර්ශනික වූ ද ස්වභාවයක් ඇති තොරතුරු රාශියක් ලැබී තිබේ. මේවා වර්ග කොට, ව්ගුහ කළ කල්හි. මනුෂ්ෂයාගේ ස්වභාව්ය හා නිෂ්ඨාව පිළිබඳ ව, අමුතු ම සිතුවමෙක් ලැබේ.

ඒ අවුරුදු විසි දෙක තිස්සේ ම සම්මෝහ නිදෝපගත කේසිගේ ගැඹුරු දිවාඥාන දර්ශනය ඉදිරි පිටින් දුක් විදින, වල්මත් වූ, මිනිස් පෙරහරෙක් ගමන් කෙළේ ය. මේ මිනිස්සු කායික වූ ද, මානසික වූ ද නන් වැදැරුම් දුක්වලින් පෙළෙමින් සිටියහ. නො වැටැහීමේ දුක් වේදනාවෙන් කෑගැසූ ස්නෝතුකාරයාට ¹ මෙන් ඔවුනට ද දන ගන්නට අවශා වූයේ "මථ මෙය සිදු වූයේ කවර හෙයින් ද ?" යනු ය.

මේ හැම දෙන ම එක සේ බලාපොරොන්තු රහින දුංඛන තත්ත්වයෙන් සිටියේ නැත. මේ බොහෝ දෙනකුන්ගේ අභිත ජීවිත අද ඔවුන් ගත කරන සාමාන්ත ජීවිතවලට වඩා විසිතුරු වී නැත. ඔවුන්ගේ තත්ත්වය මෘදු වුවත් උගු වුවත් හැම තැනෙක දී ම මේ වර්තමාන තත්ත්වය ශත වර්ෂ ගණනාවකට පෙර දී ආරම්භ වූ සිද්ධි පරම්පරාවෙක පුරුකක් බව පෙන්වන ලදී. හැම සිද්ධියෙක දී ම මිනිසුන්ගේ රෝගවලත් පාර්ථනා බිඳීම්වලත් තුබූ ලෝක සම්බන්ධතා පෙන්වා දී ඇත. මේ ඥානයේ පුනිඵල වශයෙන් ඔවුන් ගේ ජීවිත වෙනස් විය. මේ ජීවිතයට පමණක් සීමා නොවී අතීත ජීවිත දෙස බැලූ විට ඔවුනට යම් යම් දේ සිදු වී ඇත්තේ ඔවුන් ඒවාට සුදුසු නිසා ම බව ඔවුනට දත හැකි විය. මේ ගැඹුරු දනීම නිසා ඔවුන්ගේ විෂය හැසිරීම සම කර ගත හැකි විය.

මේ කියැවීම්වල සතාභොව පිළිගත හැකි නම්, ඒවායේ ගැබ්ව ඇති මත ගැන ද සලකා බැලීය යුතු වේ. සත්තෙකින් ම ඒවායේ වටිනාකම රැදී ඇත්තේ, ඒවායින් ලෝකයට නව වාදයක් ඉදිරිපත් කිරීමෙහි නො වේ. මේ වාදය මත් පුරාතන වූවෙකි. ලෝකයේ හැම මහාද්වීපයෙක ම සිටින, බෙහෙවින් වෙන් ව

L. Psalmist

වාසය කරන, මනුෂායන් අතර මේ මතය දක්නට ලැබේ. කේසි කියැවීමටල වටිනාකම රැදී ඇත්තේ කරුණු දෙකක් මත ය. මින් පළමු වැන්න බවහිර ලෝකයේ පළමු වරව සිදු වූවෙකි. එනම්, මේ කියැවීම් වලින් බොහෝ පුද්ගලයන්ගේ පිළිගත හැකි අතීත ජීවිත පිළිබඳ ව නිශ්චිත වූ ද, ගැළැපෙන්නා වූ ද, මනෝවිදහන්මක වශයෙන් ඇදහිය හැක්කා වූ ද විස්තර දී කිබීමයි. දෙවැන්න නම්, දන ගන්නට ඇති මුළු ලෝක ඉතිහාසයෙහි ම, පළමු වරට සාමාන ෙමහජනයාට පුයෝජන ගත හැකි පරිදි වාර්තා ස්වරූපයෙන් මේ විස්තර ආරක්ෂා කොට තිබීමයි.

නවද කේසි කියැවීම්වලින්, පෙරදිග දර්ගනය, කියාකාරී කිස්තියානි ජීවිතය සමග ගළපාලනු ලැබේ. මෙයින් මේ දෙකටම නව පුාණයෙක් ලැබේ. මෙසේ අතිගයින් අවගෘ ව තුබූ අන්තර්තත (ඇතුළට නැමුණු) හා බහිර්නත (පිටතව නැමුණු) යන ආකල්ප දෙකේ එක් කිරීමක් සිදුකර තිබේ, දීර්ඝ කාලයක් නිස්සේ පෙරදිග අන්තර්නත ද බටහිර බහිර්නත ද වී තිබීණි.

මේ හැමට ම වැඩියෙන් කේසි කියැවීම්වලින්, විදහව හා අගම ගළපා ලීම ඉතා වැදගත් ය. මේ කියැවීම්වලින් එය කෙරෙන්නේ, ආචාර ලෝකය ද භෞතික ලෝකය පාලනය කරන්නා වූ හේතුඵලනියාමවලට ම සමාන වූ නියාමවලින් පාලනය වන බව දක්වීමෙනි. මිනිසුන්ගේ දුක් ඇති වන්නේ අහේතුක භෞතික සිදුවීම් නිසා නො ව චරිතයේ හා සිනීමේ වැරැදි නිසා බව මේවායින් පැහැදිලි කෙරෙයි. මනුෂයෙන්ගේ උප්පන්තියේ හා දක්ෂතාවේ වෙනස් කම් ඇති වන්නේ හිතුවක්කාර මැවුම්කරුවකු නිසා හෝ පාරම්පර්යයේ අන්ධ යාන්තිකත්වය් නිසා හෝ නොව අතීත ජන්මයන්හි කරන ලද

Blind mechanism of heredity

පින් පව නිසා ස<sup>1</sup> හැම දුකෙකන් බාධාවෙකන් ඉගැන්වීමේ පරමාර්ථයෙක් ඇත. විකෘති හා පීඩා ඇති වන්නේ දුරාචාරය නිසා ය. මිනිසුන්ගේ සියලු දුක් වේදනා පුඥාව හා පාරිශුද්ධීය සඳහා වූ දීර්ඝ කාලීන පාඨමාලාවක් ඇති පාඨශාලාවෙක උගන්වනු ලබන පාඩම් ය. <sup>3</sup>

කම්මං සත්තෝ විතජනි යදිදං හිතප්පණිතතාය (- කර්මය සත්ත්වයන් උසස් දහත් වශයෙන් බෙදයි.)

<sup>2.</sup> දිනිය අභිලේසය.

## 4

## කායික කර්ම විපාක වර්ග සමහරෙක්

මකාර, බිහිරු, විකානයා, අන්ධයා හා අසාධා රෝගියා යන මොවුන්, මිනිස් දුක් ඉතා හොඳින් පැහැදිලි කරන නිදසුන් විය හැකි ය. අනෙකකුගේ එබඳු ආබාධයක් දුටු විට අපි, හද පතුලින් ම අනුකම්පා කරමු. අපට ම එබඳු දුකක් විඳින්නට වූ විටත් එහි ඇති දුර්විපාක දුනි ගිය විටත් දෙවියන් වහන්සේ මිනිසාට සලකන ආකාරය ගැන, අපි ඉතා දරුණු ලෙස පුශ්න කරන්නට පටන් ගනිමු. මෙය මට සිදු වූයේ කවර හෙයින් දුයි පැමිණිලි කරන ස්වභාවයෙන් අපි අසමු. මට එය සිදු වූයේ කුමක් නිසා ද ?

ජොබ්<sup>1</sup> බෙහෙවින් ම සදාචාර සම්පන්න ඉවසිලිම**ත්** මිනිසුන්ගෙන් එකකු ලෙස පුසිද්ධ ය. ඔහුගේ සියලු ලෞකික සම්පත් නැති වී ගියේ ය. ඔහුගේ දරුවෝ ද නැති වී ගිය**න.** එහෙත් හේ ඒ සියලු දුක් චේදනා කිසි ම පැමිණිල්ලක් නැති වී වීඳ දරා ගත්තේ ය. එහෙත් අවසාන පරීක්ෂණයක් වශයෙන්,

පුරාතන යුදෙව් කුලදෙටුවෙකි. බයිබලයේ එක් පරිවිජේදයෙක් මොහු පිළිබි
 කථාන්තරයට කැප වෙයි.

යක්ෂයා ඔහුගේ සිරුරේ පිළිකුල් කටයුතු ගෙඩි වගයක් මතු කළ විට, හේ පුථම වරට දෙවියන් වහන්සේට ශාප කෙළේ ය. පුථම වරට බලාපොරොත්තු සුන් කර ගෙන ඔහුගේ ආබාධයේ හේතුව කෑ ගසා ඇසුවේ ය. "මට උගන්වන්න. මම නිශ්ශබ්ද වන්නම්, මා වැරැදි කර ඇති තැන මට තේරුම් කර දෙන්න" යනුවෙන් හේ කෑ ගසා ඇසුවේ ය.

දුක් විදීමට සිදු වන්නේ කිසියම් වැරැදි කියාවක් නිසා ය යන මනය කාලයට නො ගැළැපෙන ආගම්වල ඇති මීථාහ ලබ්ධියෙකැයි සලකා නවින මිනිසා විසින් ඉවත දමා තිබේ. දුක් විදීම ගැන "පාපයට" සම්බන්ධ කර සිතන්නට කැමැති අය අද සිටින්නේ ඉතා ටික දෙනෙකි.

එහෙත් පාපයේ ආරම්භය අපට නො පෙනී තිබිය හැකි නමුත් කේසි කියැවීම්වල මතයට අනුව පාපයත් දුකත් නියම හේතුඵල සම්බන්ධතාවෙකින් බැඳී පවතී.

කෙසිගේ කියැවීම්වලට පදනම් වී ඇති මේ අදහස තේරුම් ගැනීමට කර්ම යන වචනයේ අදහස වටහා ගත යුතු ය. එහේ කියන්නේ පවේ හා දුකේ ඇති හේතුඵල සම්බන්ධතාව පුකාශ කරන එක ම වචනය එය නිසා ය. කර්ම යනු සංස්කෘත වචනයෙකි. එහි නුදු චාචෘත්ථය 'කිරීම' යනු ය. එහෙත් එය දාර්ශනික වීන්තනයෙහි දී හේතුඵල දෙක, නැතහොත් 'කියා පතිකියා', දෙක පිළිබඳ නියාම ධර්මය, අදහස් කරන්නට වී තිබේ. සියලු මිනිස් හැසිරීම මේ නියාම ධර්මයට යටත් ය. හාරකීය බාන්මණ දර්ශනයේ ගැඹුරට ගිය එමර්සන්, මේ සංකල්පය ගැන සඳහන් කෙළේ චන්දි ගෙවීමේ නියාම ධර්මය . කියා ය. "මිනිසා තමා වපුළ ලෙසින් ම පල ද නෙළා ගන්නේය." යි කි කුස්තුස් වහන්සේ ද එය හරියට ම සංගුහ කළහ. "හැම කුයාවකට ම සම වූ ද පුනිකෙන්රී වූ ද පුනිකියාවෙක්

පාදිපා වපතෙ බිජා නාදීසා හරතේ එලං

ඇත්තේ ය." යන <mark>නිව්ටන්ගේ</mark> තුන්වන චලන නියාම ධර්ම<mark>ය</mark> භෞතික ලෝකයට අදාළ වන තරමට ම සදාචාර ලෝකයට <sub>ද</sub> අදාළ වේ.

කේසිගේ ජීවිත කියැවීම් සිත් අලවනසුලු වන්නේ ඒවායින් මිනිසුන්ගේ වර්තමාන ජීවිතයේ ඇති පීඩා හා බාධක අතීතයේ සිදු වූ නිශ්චිත කියාවකට සම්බන්ධ කොට, දුරවබෝධ වූ සාමාතා කර්ම නියාමය පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැක්කක් කෙරෙන නිසාය. මේ නිදසුන්, සියුම් ව පරීක්ෂා කිරීමේ දී, විවිධ කර්ම වර්ග ඇති බව පෙනී යයි. එක් කර්ම වර්ගයක් "බූමරංග කර්ම" යයි නම් කළ හැකි ය. එසේ කියන්නේ, මේ කර්ම වර්ගය, විසි කළ නැනැත්තා ළඟට ම කරකැවී එන බූමරංගය මෙන් වන හෙයිනි. බූමරංග නම් මිස්ටේලියානු ජාතිකයන් විසින් ආයුධයක් වශයෙන් භාවිත කරනු ලබන වතු දණ්ඩෙකි. අනෙකකු දෙසට එල්ල කරන ලද හිංසාකාරී කර්මය ද කරකැවී එය කළ නැනැත්තා දෙසට ම එයි.

මේ කර්ම වර්ගයේ බොහෝ නිදසුන්, කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. එක් නිදසුනෙක් මෙසේ ය. සම්පූර්ණයෙන් ම අන්ධව උපන් එක් විදහලයිය ශිල්පියකුට 'මනසේ පුාතිහාර්ය' නම් වූ ගුවත් විදුලි වැඩ සටහනෙකින් කේසි ගැන අසන්නට ලැබුණේය ඔහු කායික කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියේ ය. කේසිගේ උපදෙස් අනුගමනය කිරීමෙන් තමාගේ සෞඛ්‍යයේන්, පෙනීමේන් පැහැදිලි දියුණුවක් ඇති වූ බව දුනී ගියේ ය. ඒ උපදෙස්වලට අස්ථි චිකින්සනය¹, විදුසුන් චිකින්සනය¹ හා ආහාර පරිවර්තනයෙක් ද ඇතුළත් විය. තුන් මසක් ඇතුළත දී ඔහුගේ වම ඇසේ සියේට දහයෙකු පමණ පෙනීමෙක් ඇති විය.

 <sup>&</sup>quot;අනුන්ට කළ දේ තමන්ට පල දේ"

<sup>2.</sup> Ostcopathy (= ඇට වෙදකම, ශස් වෙදකම, උරුක්කු ඇදීම් ආදිය)

<sup>3.</sup> Electrical treatments

අක්ෂිවිශේෂඥයන් විසින් මේ ඇස බලාපොරොත්තු රහිත යයි සලකා තිබිණ. ඔහුගේ ජීවිත කියැවීමේ දී අතීත ජන්ම සතරෙක් දක්වන ලදී. එකෙක් සිවිල් යුද්ධ කාලයේ ඇමෙරිකාවේ ය. එකෙක් කුරුස යුද්ධ කාලයේ පුංශයේ ය. එකෙක් කි. පූ. 1000 දී පමණ පර්සියාවේ ය. අනෙක අන්තිම වරට ගිලෙන්නට කලින් අන්ලාන්තිසයේ ය.

ඔහුගේ වර්තමාන අන්ධ භාවයට හේතු වූ කර්මය කරන ලද්දේ පර්සියාවේ දී ය. හේ එක් වනචාරී ගෝතුයෙක සාමාජිකයෙක් විය. රත් කළ යකඩ කුරුවලින් සතුරන්ගේ ඇස් අන්ධ කිරීම ඒ ගෝතුයේ චාරිතුයයි. මොහුගේ රාජකාරිය වූයේ සතුරන් අන්ධ කිරීමයි.

මෙහි දී අනිචාර්යෙන් පැත නඟින පුශ්නයෙක් ඇත. එනම් පුද්ගලයකු ජීවත් වන සමාජයේ චාරිතුවලින් ඔහුට නියම කරන ලද යුතු කමක් ඉටු කරන ලද නැනැත්තා කර්ම නියාමයට අනුව එකි කර්මයට වගකිව යුතු වන්නේ කෙසේ ද යනු ය. මෙය හොඳට ම ගැළැපෙන පුශ්නයෙකි. 23 වැනි පරිවිඡේදයේ දී ඒ ගැන සවිස්තර ව විමසනු ලැබේ.

සැලකිල්ලට ගත යුතු දෙවන නිදර්ශනය ජීවිත වෘත්තිය වශයෙන් කර පුසාධනය (අත් හා නිය අලංකාර කිරීම) කළ තරුණියක<sup>2</sup> පිළිබඳ කථාවෙකි. වයස අවුරුද්දේ දී ඇට බාලක ක්ෂසාත රෝගය වැළැඳිණි. ඇගේ කකුල් දෙක ම කොර විය. පතුල් දෙක ම පුමාණයෙන් කුඩා ව සිටියේ ය. මේ නිසා ඇට කිහිලිකරුත් උරහිස් බන්ධනත් <sup>3</sup> භාවිත කරන්නට සිදු විය.

ඇගේ වර්තමාන තත්ත්වයේ කර්ම හේතුව අත්ලන්තියානු පූර්ව ජන්මයකට සම්බන්ධ කොට තිබේ. මෙහි දී ඕ කිසියම්

කුරුස යුද්ධ නම නිුප්තුස් වහන්සේගේ ජාත භූමිය මහම්මදිකයන්ගෙන් බේරා මැතීමට කරන ලද යුද්ධය

Manicurist

<sup>3.</sup> Braces

කුමයකින් - ඖෂධයෙන්, සම්මෝහ නිදාවෙන් නැතහොත් පරවිත්ත ඥානයෙන් දයි කියැවීම්වලින් නිශ්චය කර නැතු මිනිසුන් "අංග දුර්වලයන් කළා ය: අනුගමනය කරනවාට වැඩි දෙයක් කරන්නට බැරියවුන් කළා ය. මෙසේ මේ නැනැත්තීව ඈ අනාසෙනට කළ දේ ම සිදු වී තිබෙන බව අපට පේනවා." (මෙහි නැනැත්තී යයි යෙදූ නැන කේසි යොදා ඇත්තේ 'Entity' යන වචනයයි. කේසි කියැවීම්වල 'එන්ට්ට්' යන්න යොදා ඇත්තේ අමරණීය ආත්මයට ය. පාරිශුද්ධියට යන මාර්ගයේ දී අත්දැකීම් ලැබීම සඳහා මේ ආත්මය නැවත ශරීර සහිතව උපදී.)

බුමරංග කර්මය පිළිබඳ සිත් ගන්නා තුන්වන නිදර්ශනය හතළිස් හැවිරිදි ස්තියක පිළිබඳ සිද්ධියෙකි. ඇට තුබූ රෝග ලක්ෂණ කොටසක් ඉතා මැතෙක දී ඇලර්ජිස් (අපථානාව) නම් රෝගයේ ලක්ෂණ වශයෙන් හඳුනා ගෙන තිබේ. මේ රෝගයේ දී සම් සම් දේ නුරුස්නා ගතිය ඇති වේ. ඇතැම් අාහාර පුධාන වශයෙන් පාන් හා සියලු ධානා වර්ග කෑ වීට ශරත් වීනස් රෝගියකුට ' මෙන් ඇට නිතර කිව්සුම යයි. සමහර දවාය පුධාන වශයෙන් සපත්තු හම් හා විදුරුවල ප්ලාස්ටික් ගැටී ස්පර්ශ වූ විට ඇගේ වම පැත්තේ කද නහර රුජාවෙක් ඇති වෙයි. ඕ අවුරුදු ගණනාවක් වෛදාවටරුන් රාශියකගෙන් උපදෙස් ගත්තා ය. ඈ කි අත්දමට ඈට ලැබුණු එකම සහනය වූයේ වයස විසිපහේ දී සම්මෝහ නිදුා වෙදකමෙකිනි. සුවර පැවැතුණේ අවුරුදු හයෙකි. නැවත කුමයෙන් රෝග ලක්ණ පෙරළා පැමිණියේ ය.

මේ ස්තිය කියැවීමක් ලබා ගත්තේ සුවයක් ලබා ගැනීම සඳහා ය. එහෙත් කේසි කියැවීමෙහි, ඒ රෝගයේ කර්ම හේතුව ද ඇතුළත් විය. "වෙනත් ජන්මයෙක දී මේ ආත්මය රස බේත් කාරයෙක්. 3 මේ දුවෂ අනායෙනට කැසීම ඇති කිරීමට යොණු

<sup>1.</sup> Allergies

<sup>2.</sup> A Victim of Hay Fever

<sup>3.</sup> Chemist

තිබෙනවා. ඒ නිසා දන්, ඒක ඇට ම සිදු වී තිබෙනවා. මේ අත්මය අනායෙනට ආශ්වාසය ම විස වන්නට ඇතැම් දුවා යොදා තිබෙනවා. ඒ විදියට ම දන් මේ ආක්මයට ඇතැම් ලෝහ, ඒලාස්ටික්, ගන්ධ වර්ග හා සම් ආදී ඇතැම් දුවා ළංවන හිට ම ආශ්වාසය විස වෙනවා. මේ සම් ඕක් ලීයෙන් පදම් කළොන් ශරීරයට හානියක් වන්නේ නෑ. ඒවා මේ ආත්මය කලින් අනායෙනට හිංසා කිරීමට යෙදු දේවලින් පදම් කළොන් ශරීරයට හානි වනවා."

කායික විපාක දෙන කර්ම ගණයට අයන් වන දෙවන කර්ම වර්ගයක් ඓන්දීය කර්මය යයි නම් කළ හැකි ය. මේ කර්ම සිදු වන්නේ ඉන්දීය පද්ධතිය නො මනා ව භාවිත කිරීමෙනි. ' මෙහි ආදීනවය වන්නේ පසු ජන්මයෙක දී ඉන්දීය පද්ධතියෙන් හට ගන්නා වූ දුර්විපාකයක් ඇතිවීමයි. කුඩා කාලයේ සිට කෑම නො දිරවීමේ දුර්වලකාවෙන් පෙඑණු වයස තිස් පහෙක මිනිසාගේ රෝගය මීට හොඳ නිදසුනෙකි. ඔහුට ආහාර සංයෝග කීපයකට සීමා වීමට සිදු විය. මෙතරම් ආරක්ෂා වින් කෑම වෙලක් දිරවා ගැනීමට පැය බොහෝ ගණනෙක් අවශා විය. රෝගය පිළිබඳ හැඟීම නිසා ඔහුට අපහසුකම් හා සමාජ දුෂ්කරතා ද ඇති විය.

කේසි කියැවීම්වලින්, මේ ශක්ති හිනත්වයේ මුල, පුංශයේ xiii වැනි ලුවී රජුගේ මාලිගයේ වූ පූර්ව ජන්මයකට පවරා දී ඇත. එහි දී හේ රජුගේ ආරක්ෂක පරිවාරකයෙක් විය. සඑ වඩන නිලමේ ද ඔහු ය. හේ භක්තිමත් ව හොඳින් තම යුතුකම් ඉටු කළේ ය. එහෙත් ඔහුට එක් මහත් දුර්වලතාවෙක් විය. මේ දුර්වලතාව නම් කැදර කමයි. පර්සියාවේ රාජ වෛදාවරයකු වූ ජූර්ව ජන්මයෙක දී ද ඔහු ආහාර තෘෂ්ණාවට ගැති වී සිටියේය. මේමෙස් ආත්ම දෙකක දී පමණ ඉක්මවීමේ පාපය කර තිබුණෙය.

මෙයින් ද ඉන්දිය සංවර සීලය අවශා බව පෙනේ.

මේ අසමබර බව කෙසේ හෝ සම කළ යුතු විය. මෙසේ කලින් ඇති වූ අසංවරයක් නිසා ඔහුට මේ ආත්මභාවයේ දී අල්ප වූ ආහාරයක් ගන්නට සිදු විය.

කේසි කියැවීම්වල තිතර හමුවන කායික විපාක ඇති තුන්වන කර්ම වර්ගයට "සංකේත කර්මය" යන නම දිය හැකි ය, කායික විපාක දෙන කර්ම අතරත් මේ කර්ම වර්ගය බෙහෙවින් ම සිත් ගන්නාසුලු, විස්මය ජනක කර්ම වර්ගය විය හැකි ය.'

මුල් කාලයේ ම කරන ලද එක් ජීවිත කියැවීමෙක් කුඩා කල සිට ලේ අඩුකමින් පෙඑණු තරුණයකු පිළිබඳව ය. ඔහුගේ පියා වෛදාවරයෙකි. ළමයාව දන්නා හැම පුතිකාරයක් ම කරන ලදි. කිසි ම පලක් වූයේ නැත. කොහෙත් ම බෙහෙත් අහන්නේ නැති නම්, එය මුල් බැස ගත් කර්ම හේතුවක් ඇති බවට හොඳ ම සලකුණෙකි. ජීවිත කියැවීමෙන් මේ තත්ත්වයේ හේතුව, පීරු රටේ සිදු වූ අතීත ජන්මයකට ගෙන යන ලදි. අංත්මභාව පහකට පෙර මේ පුද්ගලයා කුෑර ලෙස ඒ රටේ බලය අල්ලා ගෙන එහි පාලකයා විය. "බොහෝ ලේ හලන ලදී. මේ ආත්මයේ ලේ අඩුකම ඒ නිසා ය."

මේ පාඨයෝ වැදගත්කම අපට සම්පූර්ණයෙන් පැහැදිලි වන්නේ කායික විපාක ඇති අනෙක් කර්ම නිදසුන් සමග මේ නිදසුන සැසඳු විට ය. එය පැහැදිලි ලෙස ම ඓන්දීය කර්ම පිළිබඳ නිදසුනෙක් නොවේ. එසේ කියන්නේ මෙහි දී පමණ ඉක්මවීමෙකින් මිනිසාගේ ශරීරය තරකට යොදවා නැති නිසාය හරියට ම කියනවා නම් එය මූමරංග කර්ම පිළිබඳ නිදසුනෙක්ද නොවේ. එසේ වූවා නම් මේ තරුණයා යුද්ධයෙක දී කිසියම් කුෑර ජයගුාහකයකුගේ මනුෂන සංභාරයකට ගොදුරක් විය

මේ කර්ම වර්ගය "සරික්ඛතා කමම" යනුවෙන් හඳුන්වා දිය හැකි <sup>යා</sup> ලක්ඛණසුන්ත වණ්ණනාවෙහි ඒ කර්ම වර්ගය හැන විස්තර ඇත.

යුතුය. හිවලර්ගේ සේනාවන් විසින් ලේ හෙලන ලද පෝලන්ත කොල්ලකු වූවා නම් අන්න හරි.

ඒ වෙනුවට ඔහුගේ ශරීරය ම වධක භූමිය වී ඇති බව අවට පෙනේ, අපරාධයට යෝගත විපාක වීදීම සඳහා ඔහුගේ ශරීරය ම භූමිය විය. මේ යාවජීවක කායික දුර්වලනාව, දිගු කලක් නිස්සේ ඉගැන්වීම පරමාර්ථ කොට ගත්, යුක්තිය ඉටු කර දීමේ කර්ම විපාකයෙකි. යුද බිමෙක දී ලේ හැලී මැරෙන්නට සිදු වූවා නම් වැඩි කාලයක් ඉගෙන ගන්නට දෙයෙක් නැත. වරක් මේ පුද්ගලයා මනුපත වර්ගයෙක ලේ හැලුවේ ය. ඔවුනට මොහු දක්වූයේ ජයගාහකයකුගේ අවඥාවයි. දැන් ඔහු ඔහුගේම ලේ නහර දුර්වලනාවෙන් දුර්වලයකු වී ඇත. මෙසේ ඔහුගේ ශරීරයේ එක් කොටසක් ඒ කර්මය සංකේත වශයෙන් පවරා ගෙන ඇත.

විත්ත කායික වෛදා කුමයේ සොයා ගැනීම් අප මේ සඳහා පිළියෙළ කොට නොපැබුවා නම් මෙය පෙනෙන්නට තිබුණේ මහ විකාර අදහසක් ලෙස ය. සියලු රෝග කායික හේතු නියා ඇති වෙතැයි ඇදනු කාලය ඉතා ඇත නොවේ. අඩු ගණනේ කායික තත්ත්වයන්ගෙන් සමහරක්වත් මානසික හා භාවික (= හැඟීම පිළිබඳ) කැලඹිලි නිසා ඇති වන බව මානසික වෛදා විදහවේ දියුණුව නිසා අපට දන ගත හැකි වී තිබේ. චීත්ත කායික වෛදා කුමය වෙන් වී ගියේ මේ සොයා ගැනීම් නිසා ය. අලුත් නමුත්, මේ වෙදකම් කුමය, වෛදා ශාස්තු වීෂයෙහි සම්පූර්ණයෙන් පිළිගන්නා ලද සංවර්ධනයක් වී තිබේ. (විත්ත කායික වෛදාකුමය සඳහා භාවිත වන්නේ 'Psychosomatic medicine' යන්නය, Psychosomatic' යන්න තැනී ඇත්තේ ,

පරිකම්වලට දුක් විපාක ලැබෙන්නේ ඉගැන්වීම සඳහා ය. යන අදහස කේසි නොයෙක් වර කියා ඇත. දේවදුත සුතුයෙන් මේ අදහස නඟාගත හැකි ය.

<sup>2.</sup> The Clinical Findings of the Psychosomatic Medicine.

<sup>3.</sup> Psychiatry.

ගුීක වචන දෙකෙක එකතුවෙනි. Psyche' නම් ආත්මයයි. 'soma' නම් ශරීරයයි.)

භාවිකෝන්පන්තියක් ඇති ' ආතති ', වචනයෙන් භෝ කුියාවෙන් පිට වීමට ඉඩ නො ලැබූ කල්හි 'ඉන්දිය හාෂා' වර්ගයෙක මාර්ගයෙන් පිටවන බව රෝහල්වල කෙරෙන චිත්ත කායික වෛදා කුමයෙන් පෙන්වා දී ඇත. මේ විෂයය පිළිබද පුාමාණික පාඨ ගුන්ථය වන 'Psychosomatic Medicine' නම ගුන්ථයේ කතුවරුන් වන වෛස් <sup>3</sup> හා එංග්ලිශ් <sup>4</sup> මෙසේ කියති, "නිදසුනක් වශයෙන් ආතුරයකුට හොඳින් ගිලින්නට බැරි නම්; එසේ ඉන්දුියවල දෝසෙකුත් සොයා ගත නො හැකි නම ආභුරයාගේ ජීවිත තත්ත්වයෙහි ගිල ගන්නට බැරි යම් කිසිවෙක් ඇත. ඉන්දිය රෝගයක් නැති කල්හි, ඇතිවන බඩ දඟලිමෙන් ඇතැම් විටෙක අදහස් කෙරෙන්නේ ආතුරයාව කිසි යම් පරිසරගත තත්ත්වයක් 'දිරවා ගත නොහැකි බවය....' බඩගින්න නැති වී යෑමේ පුහිරල වශයෙන් මන්ද පෝෂණයෙන් යුක්ත ආතුරයා බොහෝ වීව කායික වශයෙන් මෙන්ම මානසික වශයෙන් ද හාමතේ සිටියෙකි. පරිසරගත තත්වය නරක් වූ කල්හි යම ඉන්දියයෙක කාර්යය උත්සන්න වී සිතෙහි වේදනාවක් (ආකාංක්ෂාවක්) ඉපද චූවා ද, බොහෝ විට 'කථා කරන්නේ' ඒ ඉන්දියය. එහෙත් කලින් රෝගි වී තිබීම, මාපියන්ගේ ආරයට යෑම හා වෙනත් සාධක ද ඉන්දියය 'තෝරාගැනීම කෙරෙහි බලපායි.'

චිත්ත කායික ෂෙවදා තුමයේ එන ඉන්දුිය භාෂාවත් අප මෙහි දී සංකේත කර්මය යයි නම් කළ දෙයත් අතර ලොකු සමාන කමක් ඇති බව පෙනේ. සංකේත කර්මයේ දී පාපය පිළිබඳ තද හැඟීමක් පුද්ගලයාගේ සිතෙහි තිබූ නිසා ඒ පාප

නද හැඟීම නිසා හටගත්.

<sup>2.</sup> පිතේ ඇදුම තැම.

<sup>3.</sup> Weiss

<sup>4.</sup> English

සංඥාව ශරීරයට කල්ලු වූවා සේ පෙනේ. ශරීරාංගය තෝරා <sub>ගැනී</sub>ම කිසියම් සංකේත යෝගාකාවක් මත රැඳි ඇත.

කේසි - ලිපි ගොනුවල සංකේත කර්මය පිළිබඳ බොහෝ නිදසුන් තිබේ. ඒවා අතර, වර්ග නියෝජක වූ හොඳ නිදසුන් කිපයෙක් ඇත. දරුණු ඇදුම රෝගයෙක දී රෝගියාට මෙසේ කියා තිබේ. "ඉඳහිට තමාගේ පාණයත් තමාගෙන් බැහැරට තෙරපන්නට බැහැ." බීරකුට මෙසේ අවවාද කර ඇත. "ඒ නිසා උදුවු ඉල්ලා ගෙන එන අයට නැවත ඔබේ කන් වසා ගන්න එසා" (මේ කැනැත්තා පුංශ විප්ලව කාලයේ දී රදළයකුව සිටියේ ය.) කොඳු ඇටයේ කාස රෝගයෙන් පෙළෙන්නකුට කියා ඇත්තේ මෙසේ ය; "මේ තැනැත්තා අනායනට බාධා කළා, දන් ඔහුට ම එය වී තිබෙනවා' පුගාමී පේශපාසාත රෝගියකුට" දන ගන්නට ලැබුණේ මෙසේයි, "රමය පට අඟ පසගවල ස්තායු හා පේශි දිරායැමක් පමණක් නොවේ. මෙය ඔබ අනා ජන්මයන්හි දී ඔබගේ ගරීරයේත් අනායන්ගේ ශරීරවලත් ගොඩනගා ඇති දෙයෙක එලයෙකි."

ලිපි ගොනුවල ඇති සංකේත කර්මය පිළිබඳ බෙහෙවින් සිත් ගන්නා නිදසුන අවුරුදු දෙකේ සිට අසාධ්‍ය ලෙස ඇඳන් තෙමන්නකු බවට පත් වූ එකොළොස් හැවිරිදි ළමයාගේ නිදසුන විය හැකි ය. මොහුගේ සුවපත් වීමේ තුබූ බෙහෙවින් අස්වාභාවික වූ ගතිය නිසා මේ නිදසුන තරමක් දුරට වීමයිය යුතුව ඇත.

බිළිඳකු වශයෙන් හේ නිශ්ශබ්ද දරුවෙක් විය. ඊළඟ ද්රීය උපදින තාක් ඔහුගෙන් මාපියනට කිසිම කරදරයක් නිබුණේ නැත. ඔහු ඇඳන් තෙමන්නට පටන් ගත්නේ එනැන් සිට ය.

මේ කියමන්වලට අනුව මේවා බුම්රංග කරීම නිදසුන් චන්පෙන් ගතහැකි බව පෙනේ.

A vicitim of progressive muscular atrophy (අනුකුමයෙන් පේයි දිරා යන රෝගියෙන්.)

මෙය සාමාන්ත රාතුි සිද්ධියක් බවට පත්විය. දෙවන දරුවකු උපන් අවස්ථාවේ දී පළමු දරුවාට තමා අනාරක්ෂිතය සත හැඟීම ඇති වී අන්තයන්ගේ අවධානයත් තමාගේ ලොකුකමක් නැවත ඇති කර ගැනීම සඳහා බිළිඳු පුරුදුවලට ආපසු යන බව මාපිය දෙදෙනා ම දන සිටියන්. මාපියන්ගේ ආදරයෙහි ඔහුගේ ස්ථානය බිළිඳු සොහොයුරිය විසින් ගෙන නැති බව ඔහුට පෙන්වීම සඳහා හැම උත්සාහයෙන් ම ගන්නා ලදී. එහෙත් ඇත් නෙමීම දිගට හියේ ය.

අවසානයේ දී මාපියෝ ළමයාට වයස අවුරුදු තුනේ දී මානසික වෛද්‍ය විද්‍යාඥයකුගෙන් 1 උපදෙස් ගන්නට සිතුහ. මෙසේ මේ දරුවා අවුරුද්දක් මානසික වෛද්‍ය විද්‍යාඥයකුගේ සැලකිල්ලට පාතු කොට තබන ලදී. එයත් තිශ්ඵල බව දනගත් මා පියෝ ඒ වෙදකම අත හළහ. ඉන් පසු අවුරුදු පහක් ම මේ ළමයා ඇඳන් තෙමීම දිගටම කරගෙන ගියේ ය. දන සිටි හැම විශේෂඥයකුගෙන් ම උපදෙස් ගත් මාපියෝ නොයෙක් කුම අත්හදා බැලූහ. ඒ සියල්ල නිෂ්ඵල විය. වයස අටේ දීත් පුරුද්ද දිගට ම ගියේ ය. නැවත මානසික වෛද්‍ය විද්‍යාඥයකුගේ උදවු සෙවූ මාපියෝ තවත් අවුරුදු දෙකක් ඒ පුතිකාරය ගත්හ. එය ඔහුගේ සාමානා චරිත සංවර්ධනයට හේතු විය. එහෙත් අර පුරුද්ද නතර වූයේ නැත. මේ නිෂ්ඵල පුයත්නයෙන් පසු ම ළදරුවාගේ දසවන අවුරුද්දේ දී මානසික වෛද්‍ය විද්‍යාව අත් හරින ලදී.

ළමයාගේ වයස එකොළොසෙහි දී මාපියනට එඩගා කේෂී ගැන අසන්නට ලැබිණි. දරුවාගේ මේ විශේෂ ආබාධය ගැන කියැවීමක් ලබා ගන්නට පියා ඉටා ගත්තේ ය. ළමයාගේ ජීවිව කියැවීමට අනුව, වර්තමාන ජීවිතයට පූර්ව ජීවිතයේ දී හේ, ආදී පියුරිටානු' යුගයේ කිස්තියානි දේව ගැනියෙක් විය. කච්චුම්

<sup>1.</sup> Psychiatrist

පියුරිවානුවෝ නම් බාහිර පුදපුජා විධි ඉවත දමු පොතෙස්තන්න නිකාරේ සාමාජිකයෝ ය.

නඩු විභාගවලට ඉදිරිපත් වූ හේ, කට්ටඩ්න් වශයෙන් සැකයට ආතු වූවත් පුටුවෙක බැඳ, පොකුණුවලට දමා දියේ ගිල්වීමෙන් දඬුවම කිරීමට උනන්දු විස.'

මේ කර්ම විස්තරය දුන් කියැවීමෙන් රෝගය නිසැකයෙන් සුවපත් කළ හැකි බව ද කියැවීණි. දරුවා රාතියේ නින්දට යන්නට කලින් ඔහුට යෝජනාවක් කරන්නට යයි නියම කරන ලදී. යෝජනාව කය පිළිබඳ වූවකට වැඩියෙන් ආධාාත්මික වූවෙකි.

කියැවීම ලබා ගැනීමෙන් පසු ව දිනක් රාතුි ළමයාගේ ඇද ළහ හිද ගත් මව ඔහු නින්දව වැටෙන්නට ඔන්න මෙන්න කියන තරම වන තුරු බලා සිටියා ය. එනැන් සිට ඕ, හෙමින් ඒකාකාර හඬෙකින් මෙසේ කියන්නට වූවා ය. "ඔබ හොඳයි, කරුණාවන්නයි, ඔබ සිටින්නේ බොහෝ මිනිසුන් සුවපත් කරන්නටයි. ඔබට හමු වන හැමදෙනාට ම ඔබ උපකාර කරනවා....ඔබ හොඳයි, කරුණාවන්නයි......" දුන් නිදා සිටින ළමයාට මේ අදහස් ම නොයෙක් තුමවලින් විතාඩි පහක් දහයක් පමණ කියන ලදී.

අවුරුදු නවයකින් පමණ පළමු වරට, එදා රාතුි, ළමයා අද තෙත් කෙළේ නැත. මාස කීපයක් ඒ ආකාරයෙන් ම මට මෙයාට ඒ යෝජනාව කරගෙන ගියා ය. ඒ කාලය තුළ එක් වරක් වත් ඒ සිද්ධිය වුණේ නැත. කල් සෑමේ දී සතියකට වරක් පමණක් යෝජනාව කළ හැකි බව සොයා ගත හැකි විය. අවසානයේ දී එයත් අනවශා විය. දරුවා සම්පූර්ණයෙන් සුවපත් විය.

මෙ සිද්ධියේ සිත් ගන්නා ලසාණ කීපයෙක් ඇත. නව අවුරුද්දක් පැවැති පුරුද්ද යෝජනාව අත්හදා බැලූ පුථම රාතියේ දී ම බිඳි යෑම ම විශේෂයෙන් සැලකිය යුත්තෙකි. මේ මව,

 <sup>78</sup> වන පිට ද බලන්න.

ශික්ෂිත බුද්ධියක් ඇති, පුශ්ත නොකළ හැකි අවංක භාවයෙකිත් යුතු තැතැත්තියක නොවූවා නම් මේ සිද්ධිය අතිශයෝක්තියක් යයි ඕනෑ ම කෙනෙකුට සැක සිතෙනවා ඇත. නීතිඥවරියක වූ ඕ දිස්තික්ක නීතිපතියකුගේ නීතිඥ මණ්ඩලයේ විශ්වස්ත සාමාජිකාවක් වූවාය. ඕ ලේසියෙන් රැව්ටෙන්නියක් හෝ මිථාා ලබ්ධි ඇත්තියක් හෝ වංක තැනැත්තියක් හෝ නොවූවා ය

මේ සිද්ධියේ ඇති දෙවන විශේෂ ලක්ෂණය නම්, එතරමු පුතිඵල සහිත බව පෙනී හිය ඒ යෝජනාවේ ඇඳන් නොතෙම්ම ගැන කිසිවක් සඳහන් නොවීම ය. එය දරුවාගේ කාය සංඥාවට නොව සම්පූර්ණයෙන් ම අධතන්ම සංඥාවට එල්ල කළ එකෙකැයි කිව හැකි ය. ඒ කියන්නේ ඒ යෝජනාව දරුවාගේ සාලෙම්හි වූ පූර්ව ජන්මයෙන් ගෙනෙන ලද අපරාධ සංඥාවටම යොමු කරන ලද බව ය. ඒ අපරාධ සංඥාව, මේ ආත්ම භාවයෙහි ඊට සුදුසු වකුගඩු වෙනස් වීමකින් යුතුව සංකේතාත්මක වශයෙන් ඔහුගේ ශරීරයෙහි ම පුකාශයට පත් ව තිබිණි. වරෙක හේ අනායෙන් ශිල්ලෙව්වේ ය. නැතහොත් ශිල්ලීමේ වශකිව යුත්තා විය. දන් තමා විසින් ම විපාක විදිය යුතු බව නො පැහැදිලි ව නමුත් ඔහුට හැඟි ගොස් තිබේ.

ළමයා මේ ජීවිතයේ දී කිසිවකුට හානියක් කර නැති නමුත් වරෙක ඔහු විසින් අනයෙනට කරන ලද ක්රූර දඬුවම පිළිබඳ ස්මරණය පැවැති නිසා, ඔහුගේ සිතේ එක් තට්ටුවෙක් ඔහුගේ කරුණාව ගැනත් සමාජය ඔහු පිළිගනී ද යන්න ගැනක් සැක කළේය. මවගේ යෝජනාව සිතේ ඒ තට්ටුවට ළඟා වී සමාජ සේවයෙන් හා කරුණාවෙන් ඒ වරදට වන්දි ගෙවිය හැකි බව සහතික කළේය. මේ නිසා තව දුරවත් සංකේත විපාක විදීම අනවශා විය.

හැම් මිනිසකුගේ ම පරි සිතේ කර්ම නියාමය පිළිබඳ හැඟිමක් ඇති බව පෙනේ. ඇතැම් වීට එය උඩු සිතේ පවත්තා ආගමට අනුකූල නොවන බව ද සිතා ගත හැකි ය.

එතැන් සිට ළමයා හොඳින් සකස් විය, බොහෝ දෙනා ඔහුට කැමැති ය. හේ ජනපුිය, හොඳ ශිෂපයෙක් ද නායකයෙක් ද විය. ඔහුගේ ස්වභාවයේ මුල දී තුබූ ඇතුළට නැමුණු හතිය කොතරම හොඳට සකස් වී තිබේ ද යත හොත් 'ජොන්සන් ඔ' කොනෝර් හියුමන් එන්ජිනියරිං ලැබොරටරි පරිසුණයෙක දී' හේ හොඳින් සකස් වූ බහිර්නතයකු (පිටතට නැමුණකු) සේ ගණන් ගන්නා ලදී. ඔවගේ හැඟීමේ හැටියට, ඔහුගේ මේ චරිතය වෙනස් කිරීමේ ගෞරවය මානසික වෛදප-විදහාවටත් කේසි කියැවීමටත් යන දෙකට ම යා යුතු ය.

මාපිය දෙදෙනාගේ ම දකිමට අනුව වයස දහසයේ දී මොහුගේ දක්නට ලැබුණු විශේෂ චරිත ලක්ෂණයෙක් නම් අනුත් ගැන අතිගයින් ඉවැසීමයි. අන් මිනිසුන්ගේ ඇති ඔනෑම චරිත දුර්වලතාවකට ඔහු, කිසියම් මතෝවිදහන්මක චීවරණයක්, සුක්තියක් සොයා ගනී. ඔහුගේ මේ ජන්මයේ ඇති ශාරීරික දුර්වලතාව පූර්ව ජන්මයේ තුබූ අසහනයේ සංකේතාත්මක විපාකයක් බවත් ඒ අසහනය දන් කියාත්මක ඉවැසීමක් බවට හැරී ඇති බවත් සැලකිය හැකි ය. සමබර බව කොතරම් හොඳින් තැවත ඇති කර ගෙන තිබේ ද යනහොත් ශාරීරික කර්ම විපාකය ඉවත් කර ගෙන හැකි විය.

කර්මයේ කුියාකාරීත්වය පිළිබඳ මේ නිදර්ශන පරීක්ෂා කර බලන විට ඒ පිළිබඳ සාමානය නිහි කොටසක් සකස් කර ඉත හැකි බව පෙනී යයි. කුියා පුතිකුියාවෙකැයි බොහෝ විට කර්ම නියාමය හඳුන්වා දී තිබේ. කේසි කියැවීම්වලින් මේ හඳුන්වාදීම තහවුරු වී තිබේ. එහෙත් කර්මයේ ලකුණයක් වන විපාක පුතිකුියාව සාමානයයෙන් සමාන වන්නේ වත් වචනයේ මුදු සාමානය අර්ථයෙන් පුතිකුියාවක් වන්නේ වත් නැත. වරේක යකුඩ කුරුවලින් තම සතුරන් අන්ධ කළ ශිල්පියා මෙවර ජීපත්තේ වනවාරී ගෝනුයක නොවේ. ඔහු මේ ආත්මයේ දී l. Johnson O'Connor Human Engineering Laboratory Test.

තරුණ වයසේ දී වනවාරී ගෝනුයකට අසු වීමෙන් දරුණු ලෙස ඔහුගේ ඇස් පුව්වා දමා නැත. ඒ වෙනුවට ඔහු මේ විසිවැනි ශත වර්ෂයේ සමාජයෙක අන්ධ ව උපන්තේ ය. ඔහුගේ වර්තමාන සිද්ධි මොන ම අයුරෙකින්වත් අතිත ජන්මයේ සිද්ධීන්ගේ නියම පිළිබිඹු නොවී ය.

මෙයන් තවත් මීට සමාන නිදර්ශනත් නිසා අපට පහත දක්වෙන සාමාන නිනිස සකස් තර ගත හැකි ය. කර්මය මූලික වශයෙන් මනසෙහි කුියාත්මක චන මනෝවිදගත්මක නියාමයෙකි. හොතික පරිසරය මානසික අර්ථය ඉටු කර ගැනීමට ඇති උපකරණයෙක් පමණී. ඒ නිසා පුතිකුියාව භෞතික පසායෙන් ආසන්න වනවා පමණක් මිස සමාන වන්නේ නැත. මානසික පසායෙන් නම් පුතිකුියාව බොහෝ දුරව සමාන වෙයි.

පුතිකියාවේ කාරකත්වය පිළිබඳ ව තවත් සාමාතෘ තීතියක් ඇති කර ගත හැකි බව පෙනේ. කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති කිසි ම නිදර්ගතයෙකින් වර්තමාන වධය, එය විදිනු ලබන පුද්ගලයාගේ පූර්ව ජන්මයේ වධයට ගොදුරු වූ තැනැත්තා විසින් ම කරන ලද බවෙක් නොපෙනේ. ඒ කියන්නේ ඒ ශිල්පියා අන්ධ ව උපන්නා මිස කිසිවකුගේ වධයට පානු නො වූ බව ය. ඔහුගේ මාපියන්වත් පූර්ව ජන්මයේ දී ඔහු අතින් වධයට ලක් වූවන් ලෙස දක්වා නැත. නිශ්චය කර ගත හැකි තරමින් බාලකපසසභාතයට ගොදුරු වූ. ඉහත සදහන් කරන ලද කරපුපාධිකාව (= අත් හා නිය අලංකාර කරන්නී.) අත්ලන්තිසයේ සිටි පෙර ජන්මයේ දී අෑ අතින් වධයට පත් වූවන්ගෙන් රෝගය බෝ කර ගෙන නැත. අජිර්ණ දෝපයෙන් පෙළුණු පුද්ගලයාගේ ඒ රෝගය වැළැදුණු උදරය ඔහු පූර්ව ජන්මයේ දී තරකට පාවිච්චි කළ උදරය ම නොවේ. කොටින් කියනනොත් පුතිකියාව

වේතතානං නික්ඛවේ, කම්මං වදාමී, වේතයින්වා කම්මං කරෝහි කායේන, චාච්‍රී මතසා

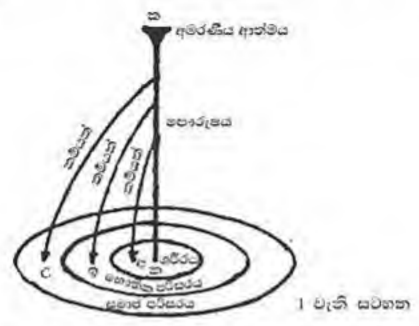
පහළ වන බව පෙනෙන්නේ, කර්මය මුලින් සිද්ධ කෙළේ යම් පුද්ගලයකු හෝ ඉන්දියයක් හෝ කෙරෙහි නම් ඔහුගෙන් හෝ නොවේ, ඒ කර්මයට උපදෙස් දුන්නේ යම් තැනෙකින් නම් එතැනින්ය. සටහන් කීපයෙකින් මේ සාමානය නිතිය පැහැදිලි වනවා ඇත.

අපි ජෝන් ඩෝයට ලියූ ලිපියෙක

"John Doe, 614 Birch Street, Madison, Wisconsin"

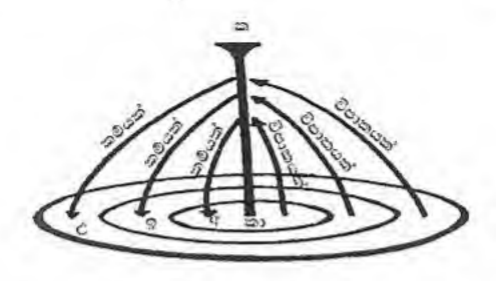
කියා ලිපිතය ලීවා යයි සිතමු. මෙහි දී අපි, ජෝන් ඩෝය නම් පුද්ගලයා වට කොට ඇති අනුකුමයෙන් මහත් වූ පරිසර සතරක් නිශ්චය කොට දක්වමු. භෞතික ලෝකයෙක උපදින්නා වූ ආත්මය ජෝන් ඩෝය බඳු ය. ඔහු වට කොට ඒක - කේන්දික පරිසර කීපයෙක් ඇත. මේ පරිසර නිකම් ම ඔහු වට කොට සිටිනවා නොවේ. ඔහුගේ කියාකාරීත්වයේ ක්ෂේතුයන් වන්නේ ද ඒවා ය. ආත්මයේ කියාකාරීත්වයේ ක්ෂේතුයන් අඩු වැඩි වශයෙන් සියුම් වූ කුම කීපයෙකින් ම බෙදා දක්විය හැකි ය.

එහෙත් පුධාන වශයෙන්, ආත්මය තම චේතනාව ම්යාත්මක කරන පුධාන ක්ෂේතු තුනෙක් ඇත. පුද්ගලයාගේ ම ශරීරය එහි පළමුවැන්නයි. (මෙය නොයෙක් කුමවලට කොටස් කළ හැකි ය. එවිට එය ඉන්දියවලට ද සමහර විට වඩා සියුම් වඩා ආකාශික වූත් අංශවලට ද බෙදිය හැකි ය.) ස්වාභාවික ප්රිසරය දෙවැන්නයි. එනම බාහිර භෞතික පරිසරයයි.) තුන් ව්ැත්ත සමාජ පරිසරයයි. (කාරකයාට සම්බන්ධකම් ඇති සියලු පිද්ගලයෝ මෙහි ඇතුළත් වෙති.) මේ ඒ ක්ෂේතු තුන ය. 1 වැනි සටහනින් මේ ඒක - කේන්දික ක්ෂේතු පැහැදිලි කෙරේ.



'ක' ලකුණින් අමරණීය ආත්මය දක්වේ. මේ ආත්මය 'කා' නමැති ස්ථානයේ දී ශරීර සහිත ජන්මයක් ලබා ඇත. 'කකා' නම් වූ ආත්මයට කුියා කිරීමට පුධාන ක්සේතු තුනෙක් ඇත. 'අ' නම් කාරකයාගේ ම ශරීරයයි. 'ඉ' නම් ස්වභාව ලෝකයයි. 'උ' නම් අනෙක් මනුපෙයෝ ය. ඊ - ලකුණුවලින් ඒ ක්ෂේතුයන් කෙරෙහි බලපාන සචේතන කර්ම දක්වෙයි.

දෙවන සටහනින් 'කකා' නමැති පුද්ගලයාගේ මූල කර්ම නිසා, ඒ ක්ෂේතුයන්ගෙන් හට ගන්නා වූ, ඔහු කෙරෙහි බලපාන්නා වූ පුතිකුියා පැහැදිලි කෙරේ. මෙසේ 'කකා' නම් වූ පුද්ගලයා අධික ව කැමෙන් තමාගේ ශරිරය (අ) නරකට පාවිච්චි කළහොත් මේ ජන්මයේ දී ම නැතිනම් අනාගත ජන්මයෙක දී ඒ ක්ෂේතුයෙන් ම පුතිකුියාවෙක් මතුවෙයි. දන් ඔහුට වෙනත් ශරිරයක් ඇත්තේය යන කරුණ මෙහි ලා වැදගත් නොවේ. කර්ම ක්ෂේතුය එකු ම ය. සමබර බව නැති වීම කොතැනෙක දී වුව ද හදා ගත හැකි ය.

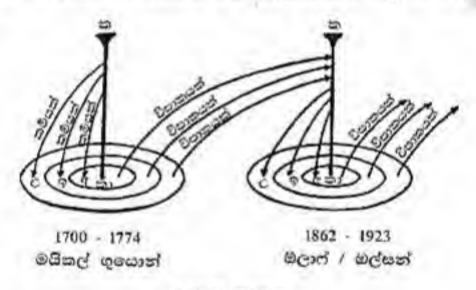


2 වැනි සටහන

සාමාන**ෂ ටෙනිස් කිුඩා උපමාවෙක එළියෙන් බැලුවො**න් මේ අදහස එතරම් අමුතු ලෙස නො පෙනෙනු ඇත. දෙදෙනකු විනෝදයට ටෙනිස් කිුිඩාවේ යෙදුණාහයි සිතමු. දෙදෙන ම 5-5 ලකුණු ලබා ඇති නිරණාත්මක අවස්ථාවේ දී කුීඩාංගණ බල පනුයේ කාලය ඉකුත් වීම නිසා කුීඩාව නතර කරන්නට සිදු විය. තරඟයේ උනන්දුව නිසා අනෙක් පිට්ටනියෙක වෙනත් අංගණයකට ගොස් කුීඩා කරන්නට ඔවුනට සිතේ. ඔව්නු එසේ ගොස් පැය බාගයකට පසුව නැවත කුීඩාව අරඹති. දන් ඔවුන්ගේ කර්ම ක්ෂේතුය වෙනස් ය. එහෙත් ලකුණු සංඛනව එසේ ම ය. ඔවුන්ගේ මිනු තරඟ කුීඩාවට බාධා පැමිණි අවස්ථාවේ තිබුණු සම සම ලකුණුවලින් ම යළි ඇරැඹීම අවශා වේ. ඔවුන්ගේ පුධාන අර්ථය වී ඇති මේ ලකුණු සංඛෂාව දකිය නොහැකි ය <sup>ය</sup>න අර්ථයෙන් නම් අපුකට ය. එහෙන් එය ඔවුන් සෙල්ලම් කරනු දකිය හැකි අංගණය තරමට ම සත්‍යය. මෙහි දී ලකුණු සංඛ්යාව ආත්මයේ තරගවල ලකුණු සංඛ්යාව ය. එනම් අප කර ඇති කර්මය, ශරිරය අංගණයයි. තරඟය සිදු වන්නේ මේ අංගණයේ ය.

දන් දෙවැනි සටහන් විස්හරය දිගට ගෙන යමු, 'කකා' නම් පුද්ගලයා නිකරුණේ කැලෑ විනාශ කරයි නම්, ලෝහ පුයෝජනවත් දෙයට යොදයි නම්, ('ඉ' ක්ෂේතුය) පසු අවස්ථාවෙක දී කැලෑ හෝ ලෝහ සම්බන්ධයෙන් ඔහුට දුර්භාගාය හෝ භාගාය ඇති වන අයුරින් එම ක්ෂේතුයෙන් ම විපාකය මතු වෙයි. මේ වර්ගයේ විපාක පිළිබද බොහෝ නිදසුන් කේසි-ලිපිගොනුවල ඇත.

එසේ ම 'කකා' නමැති පුද්ගලයා ම තම සමාජයේ මිනිසුනට ('උ' ක්ෂේතුය) ක්රූරකමින් හා නොසැලකිල්ලෙන් තුියා කළොත් ක්රූරකමන් නොසැලකිල්ලත් ඔහු කරා එයි.



3 වැනි සටහන

මේවා සාමානායෙන් ඒ ක්ෂේතුයෙන්ම මීස ඒ පුද්ගලයන් ගෙන්ම ඊම අවශා නොවේ. කෙසේ හෝ මේ විපාක පමා වී ලැබෙන්නට ද ඉඩ ඇත. කර්මය කළ හැටියේ ම නොව පසුව විපාකය විදින්නට සිදු විය හැකි ය.

තුන්වැනි සටහනින් තම සගයන් අතර "ඕලාfප් ඔල්සන්" යයි පුසිද්ධ 'කකා' නම් පුද්ගලයා කෙරෙහි, පෙර 'කකා' වශයෙන් නොහොත් මයිකල් ගුයොන් නමින් සිටි ඔහුගේ පූර්ව චරිතයෙන් ඇති වූ බලපෑමේ ශක්නි මාර්ග දක්වෙයි. තමාගේ අතීත කර්මවල පුතිකිුයාවලට ගොදුරු වන ගමන් ම ඕලා**[ප් ඔල්සන්** අනාගත පුතිකිුයාවලට හේතු වන අපුත් කර්ම ද සිදු කර ගනී.

මෙසේ කේසි කියැවීම මිනිසා කායික පීඩා විඳින්නේ කවර හෙයින් ද යන පුශ්නය සම්බන්ධයෙන් පුබෝධකර වූ අනේක වින්තන මාර්ගවලට අප ගෙන යයි. අපගේ සාමානා පංචේන්දිය පුතාක්ෂයෙන් අපට දකිය හැක්කේ පැටැලුම් සහිත විශාල විවිතු ජවනිකාවෙක සීමා සහිත කොටසක් පමණක් බව ඒ කියැවීම වලින් දක්වනු ලැබේ. අපට පෙනෙන මෘදු මතු මධට යටින් අපමණ යටිපැති නුල් ද අපුමාණ වූ නොපෙනෙන පැවැලිලි ද ඇත. නව ද මේ විවිතු ජවනිකාව දෙපැත්නට ම ඉතා දිගට විහිදී ඇත. එක ම නුලක්වත් උපත යයි නම් කරනු ලබන මායාකාර සීමාවෙන් පටන් ගනිතැයි හෝ මරණය යයි කියනු ලබන එතරම්ම මායාකාර සීමාවෙන් කෙළවර වෙතැයි හෝ කිව නොහැකි ය.

## 5

#### පරවමිහන කර්මය

්දිටඩම්බරය (මානය) නිස්තියානි දේව ධර්මයේ ඇති ප්‍රධාන පව සහෙන් එකෙකි. අනෙක් බොහෝ දේව ධර්ම පනත් මෙන් මෙය ද බුද්ධි පක්ෂයෙන් සිත් ගන්නාසුලු නමුත් මනුෂා පීඩාව පිළිබඳ ප්‍රායෝගික වූ ද වෛදා ගාස්තීය වූ ද දර්ශනයන්ගෙන් දුරස්ථ බව පෙනේ. එහෙත් කේසිගේ කියැවීම් වලින් ලැබෙන සාක්කි අප පිළිගන්නවා නම, ආඩම්බර වීමේ පාපය පැහැදිලි කායික දුක්වලට හේතුවන බව පෙනේ. පරවම්භන ස්වරූපයෙන් මේ මානය ප්‍රකාශනයට පත් වූ කල්හි විශේෂයෙන් විපාක දායක වන බව දක්නට ලැබේ. කුෑර සිනහවත් හෙළා දක කථා කිරීමන් කායික ආකුමණයකට සමාන බව පෙනේ. මෙයින් බූමරංග කර්ම ඇති වන්නා සේ ය. මෙයින් වම්භනයට පාතු වූ පුද්ගලයාට විඳින්නට සිදු ව තුබූ කායික පීඩාවට සමාන පීඩාවක් විඳින්නට සිදු වේ. පරවම්භනය නම් අනුත් හෙළා දකිම ය.

මේ වර්ගයේ කර්මයක් නිසා ඇති වූ බව කියන ලදි දරුණු ශාරීරික පීඩා පිළිබඳ නිදසුන් සතෙක් කේසි ලිපි ගොනුවලි ඇත. මේවායින් සයෙක් ම රෝමයේ දී කිුස්තියානින්ට වධ දුන් කාලයට අයත් යයි කියා තිබීම විස්මය ජනත ය. මෙහි දී ද අපට ඉතිහාසයේ එක් යුගයෙක ආත්ම සමූහයක් තවත් ඉතිහාස යුගයෙක දී සමකාලීනයන් ලෙසින් මෙලොවට එන බව පෙනේ."

මෙයින් තුනෙක් බාලකපක්ෂාසාන නිදසුන් ය. පළමු වැන්න වයස සතළිස් පසෙක ස්තියක පිළිබඳව ය. ශිල්පියකුගේ භාර්යාව වූ මේ කැනැත්තියට දරුවෝ නිදෙනෙකි. අවුරුදු නිස්තයේ දී මැසට බාලකපක්ෂාසාකය වැළැඳිණි. එනැන් සිට මැසට ඇව්දින්නට නොහැකි විය. ඈ අද ජීවිතය ගෙවන්නේ රෝද පුටුවෙක ය. ඇයට ගෙයින් පිටව යන හැක්කේ අනයයන්ගේ උදව්වෙනි, මෙහි කර්ම හේතුව වශයෙන් කියා ඇත්තේ මේ තැනැත්තියගේ පැරණි රෝමයේ චරිතයයි. ඒ කාලයේ දී රජ පවුලට අයත් වූ ෂි නිරෝගේ කිස්තියානි සංහාරයේ දී ඔහු ළගින් ඇසුරු කළ කෙනෙකි. "මේ ආත්මය එකල වඩක භූමියේ දී කොර කරන ලද්දනට සිනාසුණා. අනේ, බලන්න, එය ම ඔබටත් වෙනවා."

දෙවැන්න සමහර විට සේසි ලිපිහොනුවල ඇති ඉතාමන් අනුකම්පා කටයුතු නිද්සුන වයස තිස්හනරෙක ස්තියක පිළිබඳවය. මෑට බාලකපක්ෂසාතය සෑදුණේ වයස මාස හයේ දී ය. මේ නිසා ඕ කොන්ද කුදු වි කොර ගසන්නට වූවා ය. ගොවියකු වූ ඇගේ පියා මේ ගැන උපේක්ෂක විය. ඔහු වෙහෙසුණේ නමාටම මුදල් උපදවා ගැනීමට ය. ඈට ඉතා මහන්සියෙන් කුකුළත් ඇති කර ජීවත් වීමට සිදු විය. අභාගහ සම්පන්න වූ පේම සම්බන්ධතා දෙකක දී ද නැවත දෛවය, ඈට විරුද්ධ විය. ඇගේ පළමු පෙම්වතා පළමු වැනි ලෝක මහා යුද්ධයේ දී මිය ගියේ ය. පසුව ඕ අනෙකකුට බහ දුන්නාය. මේ දරුණු ලෙස රෝගාතුර විය. සුවපත් වූ හෙතෙම නමාට

 <sup>120</sup> පිට බලන්න.

සාත්තු කළ හෙදිය විවාහ කර හත්තේ ය. මේ කායික හා මානසික විපත් මදිවාට දබර කර තේතා මාපියන් නිසා ද ගොවි පළේ හුදෙකලා ජීවිතය නිසා ද ඈ චින්දේ නද දුක් ය, සිමෙන්හි පඩි පෙළෙකින් වැටුණු මේ තරුණියගේ කොදු ඇටයේ තුවාලයක් නිසා සි ඇඳට ම සීමා වූවා ය. මේ නම්, සීමාන්තික දුෑබ චිතුයෙකි.

මෙහි දී ද අඩු ගණනේ කායික තත්ත්වයට වග කිවයුතු කර්ම හේතුව, ඒවිත දෙකකට පෙර රෝමයේ දී සිදු වූවෙකි. කියැවීම මෙසේ ය. "මේ ආත්මය එකල පලාතියුස්ගේ ගෘහයේ සාමාජිකයෙකි. බොහෝ විට මේ ආත්මය මිනිස් පොරත් මිනිස් තිරිසත් පොරත් නැරැඹුවේ ය. දුන් මේ කායික විපත්වලින් වැඩි හරියක් ඇති වී තිබෙන්නේ මේ ආත්මය ඒ කාලයේ දී අර්ථයක් ඇති ව සටන් කළ අයගේ දුර්වල කම ගැන අවඳෝ සහගත ව හිතැහුණු නිසයි."

තුන්වැන්න වීතුපට නිෂ්පාදසයකු පිළිබඳව ය. ඔහුට බාලකපසාසාතය වැළැඳුණේ වයප දහනේ දී ය. තවමත් ටිකක් කොර ගසන නමුත් ඔහුට අසුන් පිට යෑමටත් ඇතැම් කියාශීලී කිඩාවල යෙදීමටත් පුළුවන. මේ නිදසුනෙහි දී ද පාපය කර ඇති ස්ථානය කිස්තු යුගයේ මුල් කාලයේ රෝමයයි. "හමුදාවේ සිටි මේ ආත්මය බියට පත් අයටත් විරුද්ධත්වයක් නැති ව යටත් වූ අයටත් අපහාස කෙළේ ය. මෙයින් මේ ආත්මයට සිදු වූයේ පාඩුවෙකි. එය පුතිපත්තියක එල්ලී සිටි අයට සිනාසීම නිසා ඇති වූවක් මිස යුතුකම් ඉටු කිරීමෙන් ඇති වූවෙක් නොවේ. මේ වතාවේ සිරුර බිදීම අභාන්තර ආක්මයේ පුබෝධය සඳහාත් ආධායත්මක ශක්තීන්ගේ දියුණුව සඳහාත් අවශය වූ අත්දකිමෙකි."

බාලකපසුපාසාතය නොවූ සිත් ගන්නාසුලු නිදසුන් සතරෙක ද කර්ම හේතුව වශයෙන් දක්වා ඇත්තේ පරවම්භනයයි. පරවම්භනය නම් අනුන් පහත් කොට තැකීම ය. එකෙක් තුනවියේ කාශ රෝගය නිසා කොර වූ කෙල්ලක පිළිබද නිදසුනෙකි. මීට පුරම ජීවිතයේ දී ඕ මුල් ඇමෙරිකානු පදිංචිකාරියක් වූවා ය. එහෙත් කර්ම හේතුව ඇති වූයේ දෙවන පූර්ව ජීවිතයේ දී ය. මෙහි දී මේ ආත්මය නිරෝගේ මාලිගයේ රදළ ස්තුියක් වූවාය. එහිදී ඕ වඩක භූමියෙහි කුස්තියානීනට වද දෙනු දක පුිති වූවා ය. විශේෂයෙන් ම සිංහයකුගේ නිය පහරින් පළන ලද අංශ ඇති දරියකට සිනාසුණා ය.

දහඅට හැම්රිදි තරුණියක පිළිබඳ තවත් නිදසුනක් ඇත. ඇගේ බර වැඩි ශරීරය නොතිබෙන්නට ඇය ලස්සන වන්නට තිබණි. වෛදවෙරු මේ තන්ත්වය පිටිසුවරි හුන්ථියේ අධික කියාකාරීන්වය නිසා ඇති වූවෙකැයි හැඳින ගන්හ. කේසිගේ කායික කියැවීමෙන් ද එය ගුන්ථි සම්බන්ධ තන්ත්වයක් බව කියන ලදී. එහෙත් කියැවීම්වල අන් නැනෙක දී මේ ගුන්ථි, ආත්ම දායාදයේ හෙවත් කර්මයේ පුකාගන මධාස්ථානය වන බව දක්වෙයි. මේ නිසා මේ තැනැත්තියගේ ගුන්ථි තත්ත්වයත් එහි පුනිඵල වශයෙන් වූ අධික මහතත් කර්මය නිසා ඇති වී යයි අපට සිතිය හැකි ය. ජීවිත කියැවීමෙන් මේ සිතිවීල්ලට රුකුල් ලැබේ.

ජීවිත කාල දෙකකට පෙර ඕ රෝමයේ කුීඩිකාවක් වූවාය. සෞන්දර්යයෙන් ද කුීඩා ශක්තියෙන් ද ඕ ඉතා උසස් වූවා ය. එහෙත් ඕ තොමෝ එතරම කඩිසර නැති බර අයට උපහාස කළා ය.

මේ වර්ගයට අයත් තුන්වන නිදසුන වයස විසි එකෙක තරුණයකු පිළිබඳව ය. හේ කතෝලිකයෙකි. ඔහුගේ මාපියනට අවශාව තිබුණේ ඔහු පුජකයකු කිරීමට ය. එහෙත් ඒ වෘත්තියට අතැමැති වූ ඔහු මාපියන්ගේ කැමැත්තට එකඟ වූයේ නැත. ඔහුගේ ජීවිතයේ තුබූ පුධාන ගැටලුව නම් සමලිංගික සේවන ආගාවයි. මොහුගේ ඕනෑකමින් ම ලබා ගන්නා ලද ජිවිත කියැවීමෙන් ඔහු පූර්ව ආත්මයක දී පුංශ රාජ මාලිගයේ ඕපාදූපයට ඇලුණු උපහාසකාරයකු වී සිටි බවත් තම කාටුන් ඇඳීමේ ශක්තියෙන් මාලිගයේ සිදු වූ සමලිංගික සේවන සිද්ධි හෙළි කොට ප්‍රීති වූ බවත් කියන ලදී. කියැවීමේ නිගමනය මෙසේ යෑ "ඔබට දොස් නොලබන්නට නම අනුනට දොස් කියන්න එපා. ඔබ අනුනට බෙදන හැන්දෙන් ම ඔබටත් බෙදෙනවා. ඔබ අනෙක් කෙනකුගේ හෙළා දකින දෙය ඔබ කෙරෙහි ඇති වනවා."

සතර වන නිදසුනේ එන තරුණයාගේ සොළොස් වන අවුරුද්දේ දී රිය අනතුරකට අසු වී කොන්ද කැඩුණේ ය, විශේෂඥයෝ ඔහුගේ ජීවිතය ගැන පවා සැක කළහ. එහෙත් හේ ජීවත් විය. පස්වැනි ඉල ඇටයෙන් පහළ සම්පූර්ණයෙන් පණ නැති විණි. එතැන් සිට ඔහුගේ ජීවිතය රෝද පුටුවකට සීමා විය. රිය අනතුරින් අවුරුදු හතකට පසුව, ඔහුට අවුරුදු විසිතුනේ දී ඔහුගේ මව ඔහු සඳහා කියැවීමක් ලබා ගත්තා ය. මේ ජීවිත කියැවීමෙන් ඔහුගේ ජන්ම දෙකක් හෙළි කොට ඇත. එකෙක් ඇමෙරිකානු විප්ලව කාලයේ දී ය. එකල හෙතෙම තද අධිශ්ඨානයක් හා ධෛර්යයක් ඇති යුද්ධ නිලධාරියෙක් විය. ඒ ජීවිතයෙන් ඔහු මේ ජීවිතයට ගෙනා දායාද නම්, කුමානුකූලතාව, පුිතිමත් ගතිය, ඕනෑ ම නරක අවස්ථාවක් හොඳට හරවා ගත හැකි බව හා ලැබී ඇති දේ පුයෝජනයට ගැනීමේ හැකියාවයි.

ඔහුගේ ආබාධය සම්බන්ධයෙන් නම්, තීරණාත්මක ජීවිතය ඊට පෙර එක ය. **නිස්තියා**නි යුගයේ මුල් කාලයේ දී ඔහු රෝම සොල්දාදුවෙක් විය. හේ කාමසුබල්ලිකානුයෝගයට කැපී වී සිටියේ ය, නසරේනුන් වහන්සේගේ පුතිපත්තිවලට ඇලී

<sup>1.</sup> කිස්තුස් වගන්සේ

සිටියවුන් දුක් විදිනවා දක ඔහු ආඩම්බර විය. හේ රණබිමෙහි දී තමා සමග සටන් කළවුන් පසුව මෘගයන් සමග සටන් කරනු දුටුවේ ය. බොහෝ දුක් විදිනු දුටු හෙතෙම ඒවා සැහැල්ලු කොට සිතුවේ ය. ඒ නිසා මේ ආත්මය දන් තමා කෙරෙහි දකින දක් ද සැහැල්ලු කර ගත යුතුව ඇත. එහෙත් ඒ වෙනත් අර්ථයක් සඳහා ය. ඔහු අර්ථවත්ව ඇති වූ යම් කරුණක් නිසා ඔවුනට සිතාසුණා නම් ඔහු කළ ඒ කර්මයට විපාක දීම සඳහා, දන් ඒ කරුණ ඔහු කෙරෙහි ඇති විය යුතු ය.

මේ ආබාධ සතෙහි එනම් බාලකප්ඎසාත රෝග තුන, තුනට්යේ කාශය, බර වැඩි කම, සමලිංගික සේවනය හා කැඩීමෙන් කොඳු ඇට පේශී පණ නැතිවීම යන මේවායේ එක් පුද්ගලයකුවන් ඒ ආබාධයෙන් යුතුව ඉපැදි නැත. මේ හැම ආපදාවක් ම සිදු වී ඇත්තේ උත්පත්තියෙන් පසු මාස හයේ සිට අවුරුදු තිස් හය නෙක් අතරතුර කිසියම් කාලයෙක දී ය. එකෙක් සිදු වුයේ රිය අනතුරෙකිනි. කෙසේ හෝ පැහැදිලි හේතුවේ තීරයට ඔබබෙන් තවත් ගැඹුරු හේතුවක් ඇති බව පෙනේ. එකකු මැරී යන, තව එකකු ඉතිරි වන, එකකු සිරීමක්වන් නැතිව බේරි යන, අනිකකු කුෑර ලෙස වීරුප වන අනතුරු පිළිබද පුදුම දෛවය මිනිසුන්ට පෙනෙන්නේ අහඹු සිද්ධි ලෙස ය. එහෙත් මේ දන් සඳහන් කළ නිදසුන් වැනි සිද්ධි වලින් එබඳු හදිසි අනතුරුවල දී පවා ඇසට නොපෙනෙන කිසියම් නියාම කොටසක් කියාත්මක වන බව පෙනේ. එහි දී කර්ම ණය සුදුසු පරිදි ගෙවනු ලැබේ. බාලකපසපාසාත රෝග බීජයට යටත් වීම පවා කර්මයෙන් සිදු වන බව පෙනේ.

බැලූ බැල්මට සිනහව වැනි සුළු දේකට ලැබී ඇති දඬුවම පමණට වැඩි යයි පෙනෙනු ඇත. එහෙත් හැඹුරින් සලකා බැලීමේ දී යුක්තිය පැහැදිලි වෙයි. අනෙකකුගේ ආබාධයක් <sup>ගැ</sup>න සිනාසෙන නැනැත්තා සිනාසෙන්නේ කුමක් සඳහා ඇති වූයේ දයි තමා නො දන්නා දෙයක් ගැන ය. පහත් ම මෝඩකමෙකින් පවා පාඩමක් ඉගෙන දියුණු වීමට හැම මනිසකුට ම අයිතියෙක් ඇත. ඔහු සිනාසෙන්නේ ඒ අයිතියට ය. හෙතෙම හැම ආත්මයකට ම ඇති උසස්කම, වටිනාකම, දිවපත්වය හෙළා දකියි. පුද්ගලයකු කොතරම නීව වූ විකෘත තත්ත්වයකට පත්ව සිටියත් එය හිනාවට කරුණක් නොවේ, තව ද උපහාස කරන්නා තම සිනහවට ලක් වන පුද්ගලයනට වඩා තමා උසස් කොට සිනයි. හේ පරවමහනයක් අත්තුක්කංසනයත් යන දෙක ම කරයි. පරවමහනය වචනයේ පහත් ම අර්ථයෙන් වූ අත්තුක්කංසනයක් ද වේ, අත්තුක්කංසනය නම් තමා උසස් කොට සැලකීමයි. පරවමහනය නම් අනුත් හෙළා දකීමයි.

මේ අදහස්, අපට නැණවත් කියමන් ඇති පැරණි පොතෙක එන පාඨ කිපයක් ගැන සිහිපත් කරයි. නිලාහකයාගේ අසුන නොගන්නා තැනැත්තා සතා වශයෙන් ම භාගාවන්තයකු බවත් "කවින් සිදු වන පවින් වළකිනු සඳහා මම මගේ කටව මුකවාඩමක් දමා ගනිමැ" යි නිශ්චය කළ ස්තෝනුකාරයාගේ ඉව හරි බවත් අපට වැවැහෙන්නට පටන් ගනී. "ඔබ දෙන විනිශ්චය ඔබට ම ලැබෙන නිසා විනිශ්චය නොවනු සඳහා විනිශ්චය නොකරන්න." යනු පැහැදිලි ව ලියන ලද බයිබල් පාඨයක් ලෙසින් හදිසියෙන් මතු වී සිටි. ගෝචනීය ලෙස විපාක විදින්නට සිදු වූ මේ පරවම්භන කර්මය පිළිබඳ නිදසුන්වල එළියෙන් බලන විට "නුඹ මෝඩයෙකැයි කියන්නා නිරා ගින්නේ අනතුරේ සිටි." යන පේසුතුමාගේ අනෙක් වදන් ද හදිසියෙන්ම අලුත්, ගැඹුරු මනෝවිදපාත්මක අර්ථයක් ලබා ගන්නා බව පෙනී යයි.

<sup>1.</sup> Psalmist

### අමතර විවරණයෙක්

ඉතිසිගේ ලිපිගොනු හොදින් පරිස් කිරීම නිසා මිනිස් දුක පිළිබඳ ව අපට ලැබෙන දෘෂ්ටිය ඉතා විශාල ය. ඒ දෘෂ්ටිය චෛදාවරුන්, මානසික වෛදා පිදහාඥයන්, මනෝ විදහඥයන් හා සමාජ සේවකයන් විසින්, පිහිට පතා තමන් වෙත පැමිණෙන පුද්ගලයන් පිළිබඳව තබා ගනු ලබන සිද්ධි ඉතිහාස ලිපිගොනු සියල්ල එකට ගත් විට ලැබෙන දෘෂ්ටියට ද වඩා විවිධත්වයෙන් හා පුමාණයෙන් විශාල ය. මෙය අතිශපෝක්තියක් ලෙස පෙනෙනත් එසේ නොවේ. පිළියම් සෙදීම සඳහා සැලකිල්ලට ඉතු ලබන මේ සියලු ක්ෂේතු පමණක් නොව අමතක ව ගිය අතීත ශත වර්ෂ සිය ගණනෙක දුෂ්ටකම්, වැරැදි, මෝඩකම් හා චේදනා ද කේසි ලිපි-ගොනුවලින් දක්වෙන මිනිස් දුකට ඇතුළත් වේ.

වැඩි වශයෙන් කේසිගේ උදව් සොයා ගියේ රෝගීන් හා ' <sup>පිඩා</sup> විදින්නන් නිසා, කේසි ලිපි ගොනුවල කර්මයේ නරක <sup>පැත්</sup>න වඩා පැහැදිලිව ඇත. සනීපයෙන් සිටින මිනිසාට <sup>මෛ</sup>දාවරයකු ගෙන් උපදෙස් අසන්නට කරුණෙක් නැත. <sup>පරි</sup>සරය ගොදින් ගැළැපෙන මිනිසකුට ජීවිතයේ පරමාර්ථය කිමෙක් දයි ඇසිය යුතු යයි සිතෙන්නේ ඉතා කලාතුරකිනි. මෙසේ කේසි කියැවීම්වලින් වැඩි හරියක් කර ඇත්තේ වෛදාවරුන්, මනෝවිදපාඥයන් හා ආගමික ගුරුවරුන් විසින් නො විසඳන ලද බෙහෙවින් නිශ්චිත වූ ද ඇතැම් විට භයානක වූ ද පෞද්ගලික වූ ගැටලු තුබූ පුද්ගලයන් සඳහා ය.

වෛදපවරුන්ගේ හා මානසික වෛදප විදපාඥයන්ගේ පුද්ගල ඉතිහාසවල සාමාන¤යෙන් නැති, විශේෂ ලඎණයෙක් කේසි කියැවීම්වල තිබේ. එනම්, දුකෙහි ඇති වැදගත්කම ආචාර ධර්ම වශයෙන් හා ආධාහන්මික වශයෙන් පැහැදිලි කර දීම ය. කේසි කියැවීම්වල මෙය නො නිබුණා නම්, මේ කියැවීම් හැදෑ**ීම** අතිශයින් ශෝක ජනක වන්නට ඉඩ තිබිණි. මේ නිසා **කේසි** කියැවීම කියවන වීට කෙනකුට ඇති චන්නේ දුන්<mark>නේගේ </mark> නරකයේ හා ශුද්ධාශ්නිස්ථානයේ <sup>2</sup> විස්තරය කියවන වි<mark>ව</mark>, ලෝකයේ උත්කෘෂ්ටත්වය පිළිබඳව ඇති වන හැඟීම බඳු හැගීමෙකි. වෙනස නම්, එහි දී දුන්තේගේ මධ්ප කාලීන දේවධර්ම සීමා නිසා අවශා වන බුද්ධිය හකුළුවා ගැනීම මෙහි දී **අවශා** නො වීම ය. කේසිගේ කියැවීම, ආචාර ධර්මමය වූ ද සර්ව සාධාරණ වූ ද සුබෝධ වූ ද ආකාරයෙකින් දුක දිගට ම අගය කරයි. ඒවා හැදෑරීම ඉවැසිය හැක්කක් වන්නේ ඒ නිසා ය. මේ. කියැවීම්වලට බොහෝ විට, හේතු වී ඇත්තේ කිසියම් රෝගයක් හෝ විකෘතියක් හෝ වන නමුදු ඒවා ඉවැසිය හැකිවා පමණක් නොව මතෝහර ද සමුත්තේජක ද අභිපුාය සාධක ද වේ.

කෙසේ හෝ, කේසිගේ ලිපි ගොනුවල ඇති සියලු කර්ම වීපාක නිදර්ශන, පුාර්ථනා භංගයේ හා අස්වාභාවිකත්වයේ නිදසුන් නොවේ. මනුෂූෂ ශක්තිය, කෞශලෳය, විශිෂ්ට සාමාර්ථය හා කවර වර්ගයෙක හෝ විශිෂ්ටත්වය, ඒ පිළිබඳ වී

දන්තේ නම් 13 - 14 යන වර්ෂවල ජීවත් වූ ඉතාලි කවියෙකි. ඔහුගේ ප්‍රපිද්‍ර කාතිය "The Divine Comedy"

Purgatory

ම හොඳින් ගත කරන ලද අතීත ජීවිතවල කර්ම දායාද බව වෘත්තීය උපදේශ පිළිබඳ නිදසුන්වලට පැමිණි විට අපට පසු ව දක්නට ලැබේ.

ගිනවත් වූ පරිසරයන්, සුවපත් ශරීරයන් පුණා කර්මයන්ගේ පුතිඵල ය. එහෙත් බොහෝ විට කියැවීමවලින් මේවායේ කර්ම හේතුව දක්වා නැත. සමහර විට මෙසේ වන්නට ඇත්තේ, මේ තොරතුරුවල මූලාගුය, හොඳ පුවෘත්ති පනු වාර්තාකරුවකු මෙන් කියා කළ නිසා විය හැකි ය. හොඳ වාර්තාකරුවකු කියා කරන්නේ ආරංචියේ වටිනාකම ඇත්තේ සම්පත්තිවල නොව විපත්තිවල යයි සිනා ගෙන ය. කියැවීම් ලබා ගත් අයට ද භාගායට විවරණයක් අනවශාය යන පොදු මිනිස් හැඟීම තිබිණි. මනුෂායා සහජ වශයෙන් ම හිතන්නේ භාගාය නම උරුමය බවයි. එය සිදු වූයේ කුමක් නිසා ද යි අසන්නේ විපතක් සිදු වූ විට පමණි.

එසේ ම රූප සෞන්දර්යය ද පුණා විපාකයෙකි. වර්තමාන රූප සම්පන්න ශරීරය, ආත්මයේ දේවාලය වන ශරීරයට අතීනයෙහි දී මනා කොට සැලැකීම නිසා ලැබෙන පුතිඵලයක් බව සාමානය වශයෙන් මේ කියැවීම්වලින් දක්වා තිබේ. රූප සම්පන්තියේ හේතුව වශයෙන් ඓනත් කර්මයක් ගැන කියන නිදසුනෙක් ද තිබේ. එනම් නිව්යෝක් ආදර්ශිකාව' පිළිබද සින් කාවදින නිදසුනයි. මේ නැනැත්තියගේ අත් අතිශයින් සුරූපී නිසා තම දන්වීම්වල අත්වල රූප පළ කරවන නිය ආලේපන වෙළෙන්දෝ ද අත් දෙවුන් වෙළෙන්දෝ ද ආහරණ වෙළෙන්දෝ ද ඇගේ පිහිට සොයති. ඇගේ මේ අත්වල සින්දරත්වයේ කර්ම හේතුව සිදු වී ඇත්තේ මීට පෙර ආත්මයේ දී ය. එකල ඔ ඉංගුසි මඩමෙක තවුසියක් වූවා ය. ඇගේ කාලය

Model (මෙහි දී මේ වචනයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ චෙළඳුන්ගේ වස්හුාභරණවල අගය දක්වීමට ඒවා පැළඳ සිටින්නට යොදා ගනු ලබන ස්තියකි.)

ගත වූයේ කැළිකසළ අතපත ගෑමේ අපුිය වූ කාර්යය කිරීමෙනි. අෑ මේ කටයුතු කොතරම් පරාර්ථකාමයේ හා සේවයේ හැඟීමෙකින් කළා ද යනහොත් ඇගේ ආත්මය ශුද්ධත්වයට පත්ව අත්වල හා ශරීරයේ අනිවිශේෂ සුන්දරත්වයෙක් ඇති වී තිබේ.

රූප සම්පන්තිය කැමැත්තවුනට මෙහි ඇත්තේ දිරිගන්වන සුලු නිදසුනෙකි. මෙයින් කර්ම විපාක සියල්ල ම ලැබෙන්නේ අපට පාඩම් ඉගැන්වීමට හා බාධා පැමිණ වීමට පමණක් නොවන බව ද දක්වෙයි. බොහෝ විට කර්මයේ දඬුවම් දෙන අංශයේ නිදසුන්, එහි හිතකර පසසේේ නිදසුන්වලට වඩා කාවදිනසුලු ය. සාමානසයෙන් වල්මත් ව සිටින, ආචාරයෙන් බංකොළොත් ලබා ඇති, මේ කාලයේ ආකල්පයට වැඩියෙන් අවශා වන්නේ ද එයයි. බුද්ධිමත් මිනිසුනට ඒවිතය සඳහා බුද්ධි ගෝවර සදාචාර පුනිස්ඨාවක් තිබිය යුතු ය. විවේචක ශික්ෂණයෙන් යුත් විදහා පිය නවීන මිනිසා ආගමේ පුරාතන ලබධි පිළිගන්නේ නැත. මේ නිසා පරම්පරාගත අනුදනීම හ ආදර්ශ, බිඳි ගොස් තිබේ. එහෙත් ඒවායේ ස්ථානය ගැනීම සඳහා විදහනුකුල ව පිළිගත හැකි අලුත් මත පහළ ඒ නැත.

ෙවියත් වහත්සේගේ පුතු වූ කිස්තුස් වහන්සේ අනාංයන් වෙනුවෙන් දඬුවම විදි බව කිස්තියානි දේව ධර්මයෙන් ඉගැන්වෙයි. මේ දේව ධර්මයෙන් බටහිර ලෝකයේ සදාචාර සංඥාව ශත වර්ෂ විස්සක් වීතර ම මොට කොට ඇත. මිනිසකු වූ කිස්තුස් වහන්සේ නිසා ඇති වූ අතිවිශාල බලපෑම හා පුදුම සිදුවීම හමුවෙහි දී සංශයවාදීන් පවා එක්තරා අර්ථයෙකින් කිස්තුස් වහන්සේ දෙවියන් වහන්සේගේ පුනුයා බවත් ඒ උදාර මහා කාරුණිකයා මනුපෙයාගේ මුක්තිය සඳහා ජීවත් ව අපවත් වූ බවත් විශ්වාස කරනු ඇත. ඉතා කුඩා පරමාණුව තෙක් වී විශ්වයේ පවත්තා හැම දෙයක් ම දෙවියන් වහන්සේ නම් වී එක් පුටාන ශක්තියක් තුළ වූ පොදු මූලාශුයෙක මාර්ගයෙන්, විශ්වයේ ඇති අත් හැම ජීවිතයකට ම සම්බන්ධව ඇතැයි වැඩි වැඩියෙන් සිහීමට මිනිසුන් පටන් ගෙන ඇත. මෙය සිදු වි ඇත්තේ නවීන භෞතික වීදහවේ දියුණු වීම්වල ආලෝකය නිසා ය. මේ මතයට අනුව සියලු ජීවී වස්තුනුත් සියලු ස්තිු පුරුෂයනුත් එක් මධ්‍යගත සූර්යයකුගෙන් නික්මෙන කිරණ මෙන්, දෙවියන් වහන්සේගේ දරුවන් යයි නිගමනය කිරීමට සිදුවන බව පෙනේ. මෙසේ යේසුස් නමැති පුද්ගලයා අපෙන් වෙනස් වෙන්නේ එතුමා. අපට වැඩියෙන් මේ මධ්‍යගත ආලෝකයට ආසන්න නිසා යයි සිතන්නට සිදු වේ.

තව ද මිනිසුන් නිදහස් කරනු සඳහා කිස්තුස් වහන්සේ කළ ජීවිත පරිතනගය, ඉතිහාසයේ ඇති ඒ වර්ගයේ එක ම නිදර්ශනය නොවේ. අනා මනුෂන වර්ගයන් අතර ද මිනිසාගේ මුක්තිය සඳහා දුක් වින්දා වූ ද මරණයට කැප වූ ද වෙනත් ගැළවුම්කාරයන් ඇති බව තුලනාත්මකව අනා ආගම් හැදෑරීමේ දී අපට දූන ගන්න ලැබේ. අපේ බටහිර සංස්කෘතියේ ම විඥානවාදීන් ' බොහෝ දෙනකුත් මනුෂන වර්ගයා සඳහා සිය කැමැත්තෙන් ම ජීවිත පරිතනග කර ඇත. අනෙක් මිනිසුන්ගේ මුක්තිය තකා ජීවත් ව මිය ගිය ස්තී පුරුෂයන් වන මැසිනි ', බොලිවාර් ', ලින්කන් ', සාන්ත පැන්සිස් ', තුසේන් ලුවේර්ව ', සෙමෙල්වෛස් ' හා සාන්ත තෙරෙසා' හා තවත් සිය ගණනකට වැඩි දෙනෙක් ඇත්තාහ. එහෙත් ඔවුන්ගේ උත්සාහය නිසා අප එත්සාහ නො කළ යුතු සයි හෝ ඔවුන්ගේ පරිතනාගය නිසා අප එක්සාහ නො කළ යුතු සයි හෝ ඔවුන්ගේ පරිතනාගය නිසා අප

<sup>1.</sup> Idealist

<sup>5.</sup> St. Francis

<sup>2.</sup> Mazzini

<sup>6.</sup> Tousaint L'Ouverture

<sup>3.</sup> Bolivar

<sup>7.</sup> Semmelweiss

<sup>4.</sup> Lincoln

<sup>8.</sup> St. Teresa

කුස්තුස් වහන්සේ දෙවියන් වහන්සේගේ පුතුයා ය යන්නුමු උන්වහන්සේ මනුෂපාගේ මෝක්ෂය තකා අපවත් වූහ යන්තුතු ලබ්ධියක් බවට හරවා ගෙන මෝක්ෂය ලැබීම ඒ ලබ්ධිය විශ්<mark>වාස</mark> කිරීම මත රැඳුනක් කර ගැනීම මහා මානසික අපරාධයක් දු ඇත. මේ අපරාධය දේව ධර්මකාරයන් විසින් කරන ලද්දුස් මිස කිස්තියානියේ අපරාධයෙක් නොවේ. මෙයින් මෝක්ෂය සඳහා ඇති වගකීම, අපෙන් බාහිර වූ යම් කිසිවක් මත තබනු ලැබේ. මෝක්ෂය, අපේ ම ස්වාභාවික දිවපත්වය කෙරෙහි වූ විශ්වාසයෙක මාර්ගයෙන් ඇති වන ආත්ම සංස්කරණයක් මත නොව අනය පුද්ගලයකුගේ දිවසත්වය පිළිබඳ විශ්වාසය මත තබනු ලැබේ. ඒ නිසා එස මානසික අපරාධයක් වී තිබේ. අනුත් වෙනුවෙන් දුක් විදි බව පිළිබඳ විශ්වාසය අවශාය කියන නිසාත්, එය විශ්වාස නො කිරීමට ඇති දඬුවම, සදාකාලිකව නරකයට කැපවීම යයි කියන නිසාත්, එය යුක්ති ධර්ම සංඥාවත් මනෝවිදහාත්මක සතන සංඥාවත් විනාශ කර දමයි. භෞතික හා මානසික විදපාවන් හි තද ශික්ෂණයෙකින් යුක්ත වූ විසි වැනි ගත වර්ෂයේ සිත්වලට එබඳු ඉගැන්වීමෙක් සතා යයි පහසුවෙන් ඒත්තු නො යයි.

කිතු සමයේ උගු දේව ධර්මය බාධකයක් වී තිබුණත්, කිතු සමය ලෝකයේ යහපත සඳහා වූ විශාල බලයක් වී ඇති බව විවාද රහිත ය. තව ද අද ඇති වඩා පුබුද්ධ වූ කිස්තියානි නිකාය මේ ලබ්ධිය නො පළල් ව ඒ ආකාරයෙන් ම උගන්වන්නේ නැත. එසේ ම ඒ විශ්වාසය ස්වර්ගයට ඇතුළු වීම සඳහා අවශ්‍ණ වූ කොන්දේසියක් ලෙස පොදුවේ සලකන්නේ ද නැත. එහෙත් මුල දී පැවැති කිසි ම ලිහිල්කමක් නැති දේව ධර්ම ස්වරූපයෙන් මේ ආකල්පය නො පවත්තා නැත්වල පවා එහි සලකුණු තවම දක්තට ලැබේ. වගකීම අපගේ වරිතයේ සීමාවෙන් ඉවතව ගෙන, අන්ධ විශ්වාසය මත තබන ගතියෙක් තව ම කිස්තියානි ලෝකයේ ඇත.

වුද්ගලයාගේ මෝක්ෂය සඳහා චරිතයේ ඇති අති විශාල වුද්ගත්කම, කර්මයේ හා පුනර්තවයේ නියාම ධර්ම හදාරන වුව, ඉතා හොඳින් පැහැදිලි වෙයි. මේ නිසා බොහෝ කිස්තියානි නිකාය වලට වැළැඳී ඇති පාණ්ඩු රෝගයට හොඳ පිළියමක් පුරාතන පුඥාවෙන් සපයා දී ඇත. කේසිගේ කියැවීම අනුව, අප මෙහි දී කියා ඇති කර්ම නියාම ධර්මයේ ඇති, දරුණු ශික්ෂක අංශය, පුනර්ජන්මය ගැන අදහන්නට පටන් ගන්නවුන්ගේ බේදයට හේතු විස යුතු නොවේ. එය හේතු වන්නේ බලාපොරොත්තුවට, සර්ව ගුනවාදයට හා සියලු මනුෂා වනපාරයන් හි ඇති ලෝක යුක්තිය පිළිබඳ විශ්වාසය පදනම කර ගත් නව ආගමික හක්තියකට ය.

විදහව, ආගමේ පදනම මිඳ දමූ කල්හි, සදාචාරය සඳහා තිබූ යුක්තිය අතුරුදහන් වී යැයි ද මේ නිසා අපට, ආගමේ සිකපද වලින් බාධාවක් නැතිව, නිදහස් විය හැකි යයි ද සිතන්නවුනට මෙබඳු නිදසුන් බාධක විය යුතු ය. කුැරක්වයේ කර්ම විපාක වශයෙන් අන්ධන්වය, ලේ අඩුකම, ඇදුම හෝ පක්ෂාශාතය ඇති විය හැකිය. පමණ ඉක්මවා කාම සේවනය කිරීම නිසා අපස්මාරය ඇති විය හැකි ය. ආත්මාර්ථකාමී ලෙස අනයෙනට බාධා කිරීම නිසා ශරීරාංග පණ නැති වීමට ඉඩ තිබේ. කර්ම නියාමයේ ඇති සංවේදී වූ ද විදහනුකූල වූ ද අපාක්ෂික වූ ද උචිත වූ ද කියාකාරිත්වය විදහා දක්වන මෙබඳු සිද්ධි නිසා අනෙකක් සිදු නොවූවත් මිනිසුන් සුවරිත වලට පෙළඹවීමවත් සිදුවනු ඇත.

තව ද අපට දක්තට ලැබුණාක් බඳු වූ තිදසුන්වලින්, මේ මිහිපිට වාසය කරන පීඩා විදින පුද්ගලයන් ලක්ෂ ගණනෙකගේ සිඛිත තත්ත්වය සඳහා විවරණයෙක් ඉදිරිපත් කෙරෙයි. අපට <sup>අඳ</sup> ගොළු බිහිරන් ද විකෘත වූ ශරීරාංග ඇත්තත් ද නන් වි<sup>ද</sup>දෑරුම් රෝගවලින් පෙළෙන්නන් ද දක්නට ලැබෙන්නේ කලාතුරෙකිනි. ඔව්නු තම පුබිත නිවාසයන්හි හෝ ලෙඩුන්ගෙන් පිරුණු රෝහල් වල හෝ සාමානුෂ මිනිසාට නො පෙනෙන සේ සැඟැවී සිටිති. ජනාකීර්ණ විටීවල දී අපට අඩු පාඩු ඇත්තන් දකින්නට ලැබෙන්නේ ඉතා කලාතුරෙකිනි. ඔවුන්ගේ සංඛෂාව කොපමණ දයි අපට දන ගන්නට ලැබෙන්නේ ඒ ගැන ලියැවුණු සඟරා ලිපි කලාතුරෙකින් කියවන වීට වනු වූ මාර්ගයෙකිනි.

එහෙත් ඔවුන්ගේ සංඛ්‍යාව අති විශාල ය. තත්ත්වය ඉතා දුංඛිත ය. අප බොහෝ දෙනා අපට ඇතැයි පිළිගන්නා වූ සාමානය දේවලට අහිමි වූ විට මිනිසාගේ තත්ත්වය කොතෙක් දුංඛිත දයි තේරුම් ගැනීමට ඔවුන් ඇති බව අපට මතක් කර දිය යුතු ව ඇත. එබදු දුංඛිත තත්ත්වයන් පිළිබඳව ඇති සාමානය කිස්තියානි විවරණය කිමෙක් ද? "දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත" යන්තෙන් දක්වෙන්තේ එයයි. එහෙත් අහිංසක පුද්ගලයනට, අනුකම්පතිය වූ පීඩා ඇති කරන කැමැත්තත් සර්ව සත්ත්ව හිතකාමී වූ පියාණන් වහන්සේ යන අදහසත් එකට ගළපා ලීම දුෂ්කර ය. මේ තිසා දේව කැමැත්ත "අවන්තය" යයි සලකනු ලැබේ. එහෙත් මේ විශේෂණයෙන් මේ සතය වූ ව්රෝධය ඉවත් වන්නේ නැත.

"දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත" ලෝකයේ සතා සිද්ධියක් වශයෙන් තිබිය හැකි නමුත් ලෝකයේ දුක අවින්තා වූ අර්ථයක් හෝ හිතුවක්කාරකමක් හෝ නොවන බව පෙන්වමින් පුනර්ජන්ම වාදය මේ උභතෝකෝටික පුශ්න විසඳාලයි. එය අාධාාත්මික අභිපායයක් ඇති නියාම ධර්මයෙකි. ඊට අනුව දුක් විඳින්නේ දුක් විදිය යුතු අය පමණි. කවර පුද්ගලයකුව වුවද නම අතීත ජන්මයෙහි දී රැස් කර ගෙන ඇතිවාට වැඩි වූ හෝ අඩු වූ හෝ දුෘඛ විපාකයක් විඳ ගන්නට නො ලැබේ.

බටහිර දායාදයට හුරු වූ මිනිසුනට පුනර්ජන්මය ගැන පළමු වරට අසන්නට ලැබුණු අවස්ථාවේ දී එය පිළිගැනීම දුෂ්කර වෙයි. එය ඇදහිය නෞ හැක්කක් සේ පෙනෙන්නට <sub>වේ.</sub>යි. එය දනට නිරීක්ෂණය කර ඇත්තා වූ ද අනාගතයට නිරීකපණය කළ හැක්කා වූ ද සීමාවන්ගෙන් ඔබ්බෙහි වූවක් සේ පෙනෙයි. එහෙත් අප නැවන වරක් වත් සිතා බලන්නේ නැති ව පිළිගෙන ඇති, ව්ශ්වාස කළ නොහැකි වෙනත් කොතෙක් දේ අප ජීවිතවල තිබෙනවා ද? බින්නරයෙක් ඉස්ගෙඩියකු සේ බිදී පළමු ව මාඑවකු වී ඊළහට ගෙමිබෙක් වෙයි. දළමුවා තමා වටා පට කෝසෙක් ගොතා ගෙන වික කලෙකින් ලස්සන සමනළයකු වී පිට වෙයි. මේවා එක ම ජීවිතයක් තම ඒකත්වය නසා නො ගෙන අනුකුමයෙන් වෙනස් වූ භෞතික රූපයන්හි වෘසය කිරීම පිළිබඳ පුදුම නිදසුන් ය. එහෙත් අපි, මෙවා පුශ්නයක් නැති ව පිළිගනිමු. ගැඹුරින් සලකා බැලුව හොත් මනුපා ආත්මය තම ඒකත්වය නසා නො ගෙන වෙනස් වූ රූපයන්ගෙන් යුතුව උපදින්නේ ය යන්නට වඩා ඉහත සඳහන් සිද්ධි ස්වාභාවික නොවන බව පෙනෙනු ඇත. දාරකෝත්පත්තියේ සිද්ධි පවා අපේ අනුදක්තවලින් අපට නො පෙනුණා නම් අප එකට එකතු වී සෛල රචනයේ දී ගණින තියාමවලට අනුව ගුණිත වී අවසානයේ දී නම ජාතියේ අත්දකිමද උකතා ගැනීමෙන් පසුව ඇස්, කන්, අත්, පා යනාදී අංගයන්ගෙන් හා ඒවායේ මාර්ග දේශකත්වය සඳහා වූ මොළයෙකින් ද යුතු වූ මිනිස් සතකු නිපදවන්නේ ය යනු වීව්මාන්ගේ විසිතුරු වචනවලින් කියන හොත්, ඒ ගැන සිනන වීම්සන්නවුන් දහස් ගණනෙකගේ විස්මයට හේතුවනු ඇත. ඒ තිසා ජිවිත පරම්පරාව එක් ජීවිතයකට වැඩියෙන් පුදුම <sup>එ</sup>ලවන්නෙක් නො වේ. <mark>චෝල්ටෙයාර්</mark> කී අයුරින් "අන්තිමට <sup>ඛ</sup>ලන විට දෙවරක් ඉපදීම එක් වරක් ඉපදීමට වඩා පුදුමයෙක් මතා ලව්."

මනෝවිදහාත්මක වශයෙන් ද ආචාර ධර්ම වශයෙන් ද <sup>පිළිග</sup>ත හැකි ස්වභාවයක් ඇති කේසිගේ ජීවිත කියැවීම්, අපගේ නො අදහන ගතිය ටිකක් අඩු කරයි. ඉතා පුදුම ලෙසින් ඇති වූ ද පුදුම ලෙසින් දී ඇත්තා වූ ද මේ ලේඛන, අපගේ පුතාක්ෂ කිරීමේ සීමාවෙන් අප ඔසවා අනෙකකට ගෙන යන වාහත වගයෙන් සැලකිය හැකි ය. මූදු පතුලේ සිටින මාළුවෝ වායුහු යයි දෙයක් ඇති බව නො දනිති. අපිත් මාළුවන් වැනි වෙමු ඇතැම් විට මේ ලේඛන කොතෙක් අරුම පුදුම වූවත්, ඒවාව ජීවත් වන ලෝකයට වඩා විශාල වූ ලෝකයකුත් අප මෙතෙක් අනුමාන කර ඇති බව අපට ඉගැන්විය හැකි වනු ඇත.

## 7

### පසු වී විපාක දෙන කර්ම

ද්‍රීතට ම විමසිල්ලට ලක් කොට ඇති, කායික විපාක දෙන කර්මවල දක්නට ලැබෙන පුදුම ගතියෙක් නම් එක් ජීවිත කාලයක් හෝ වැඩි ගණනක් ගෙවී යෑමෙන් පසු ව විපාක දීමයි¹ එක්වර ම විපාක නොදී මෙසේ පසු ව විපාක දීම අවශා වන්නේ කවර හෙයින් ද යන පුශ්නය මතු වෙයි. කර්මයෙක විපාකය, බිත්තියකට ගැසු බෝලයක් ආපසු එන ඉක්මනින් නො ලැබිය යුත්තේ කවර හෙයින් ද ?

මේ පුශ්නයට උත්තර කිපයක් ඇති බව පෙනේ. නමා විසින් රැස් කරන ලද කර්මයේ විපාක විදීමට සුදුසු කාලයක් හා දේශයක් පැමිණෙන තුරු ආත්මය බලා සිටිය යුතු ය යනු එක් පිළිතුරෙකි. ඇතැම් විට එබඳු සුදුසු කාලයක් එන්නට ශත වර්ෂ ශණනාවක් ඉකුත් වන්නට ඉඩ තිබේ. එසේ වුවහොත් අතරතුර වූ කාලය චරිතයේ වෙනත් ගැටලු විසදා ගැනීම සඳහා යෙදිය සුතු වෙයි. මෙසේ පසු වී විපාක දෙන කර්ම පිළිබඳ නිදසුනෙක්, දිනට විනාශ වී ගොස් ඇති අත්ලන්තිස මහාද්වීපයේ කලින්

නහි පාපං කතං කම්මං - සජ්ජු ශිරංච මුච්චති වහන්තං බාලමන් චේති - භස්මජන්නෝ ව පාපකෝ

ඒවත් වූ පුද්ගලයන් පිළිබඳ ව කේසි කියා ඇති තොරතුරුවල දක්නට ලැබේ.

අත්ලන්තික් සාගර පතුලෙහි මේ පැරැණි විශාල මහාද්වීපැ ඇද්ද නැද්ද කියා තව ම හරි හැටි විදහාවෙන් ඔප්පු වී නැතු. එහෙත් ඓතිහාසික වූ ද, භූවිදහාත්මක වූ ද සංස්කෘතික වූ ද සාධක පදනම් කොට ගෙන එහි පැවැත්ම පිළිබඳ ව කරනු ලබන තර්කය තරමක් පුබලය. ඓතිහාසික වශයෙන් ඒ ගැන තොරතුරු ලබා ගැනීමට ඇති පුධාන මූලාශුය ප්ලේචෝ ය. ප්ලේටෝ, කුිටියස් ¹ හා තිමේවුස් ² නම් වූ තම සංචාදවල දී එ ගැන විශ්වාසයෙන් යුතු ව සඳහන් කරයි. අත්ලන්තින් සාගරය හරහා කම්බියක් අදින විට එය එක්වර ම අඩි දස දහසෙක පමණ පුපාතයකට ගියේ ය. එය මතු පිටට ගත් විට, ලෝදිය ගල්කුඩු වගයක් එහි රැඳී තිබෙනු දක්නට ලැබිණි. සියුම ව පරීකෘං කළ විට මේ ගල් කුඩු, ජලයෙන් මතුපිට ගොඩ බිමේහි දී සන වූ ඒවා බව පෙනී ගියේ ය. භූ විදහන්මක සාක්කිවලින් නිතර සඳහන් කරනු ලබන්නේ මෙයයි. සිත් ගන්නාසුලු සංස්කෘතික සාධකයන් අතර මුල් තැන ගන්නේ සර්ව සාධාරණ වූ ජල ගැල්මේ කථාන්තරයයි. (එය බයිබලයෙහි පමණක් නොව ලෝකයේ පුාථමික මනුපා වර්ගයන් සියලු දෙනාගේ ම වාගේ ඇති පුරාවෘත්තවල හා ආගම්වල දක්නට ලැබේ.) දෙවන තැන ගන්නේ ඉරිප්තුව හා මධ්යම අමෙරිකාව අතර සම්බන්ධයක් පැවැති බව දූන ගන්නට නැති කාලයෙක දී ඒ දෙරට අ<mark>තර</mark> භාෂාවෙන් හා ගෘහ නිර්මාණ ශිල්පයෙන් ආසන්න සමානත්වයක් තිබීමයි. සියලු සාධක එක් කොට ගත් විට කිසිසේත් තීරණාත්මක නොවන නමුදු, ඉහත කි මතය ඒන්තු ගන්වනසුලු ය.

ඒ කෙසේ වුවත්, කේසි කියැවීම පිළිගන්නවා න<sup>ම</sup> අත්ලන්තිසය පැවැති බව සහතික ය, කේසි කියැවීම්වලට අනු<sup>ව</sup>

<sup>1.</sup> Critias

කුසියම් දිනයෙක දී, මහා පිරැමිඩයේ විවෘත නොකරන ලද <sub>තාමර</sub> කොටසෙතින් අ**ත්ලන්හිපයේ** ඉතිහාසයේ හා සභාාත්වයේ සම්පූර්ණ වාර්තා හෙළි කෙරෙනු ඇත. තුන්වැනි වූත් අන්තිම වූත් විපන්ති සමයෙහි දී හෙවත් කුි. පූ. 9500 දී පමණ විපතට නියම වූ ඒ මහාද්වීපයේ පදිංචිකරුවන් කොටසක් ඉ**ජිප්තුව**ට පැන යන විට මේ චාර්තා එහි ගෙන යන ලදයි කේසි කීවේ ය. fe්ලොරිඩාවේ මියැම් නගරය ආසන්නයේ ඇති බිමිනි දිවයින අත්ලන්තියානු කඳු මුදුනෙකැයි ද කේසි කියා ඇත. මෙහි මුදු පතුලෙහි අන්ලන්තියානු දේවස්ථානයෙක කදීම නිදසුනක් අතැයි ද කියන ලදී. එහි ගිබරගෝලාර්ධය, විශේෂයෙන් පිළියෙළ කරන ලද පළිතු මාර්ගයෙන් සූර්යයාගේ ශක්තිය අල්ලා ගන්නා ලෙස තනන ලද්දෙකි. කියැවීමවලට අනුව අත්ලන්තියානීහු විදාහ කාර්යක්ෂමනාවෙන් අපට වඩා දියුණු ව සිටියහ. විදුලි බලය, ජේඩියෝව, ටෙලිව්නෙය, අහස් ගමන, සබ්මැරින හා සෞර්ය බලයන් පරමාණු බලයන් මෙහෙයට ගැනීම යන මේවා ඔවුනතර ඉතා දියුණුව පැවැත්තේ ය. ඔදිනට් තුබු. උණුසුම් කිරීමේ, එළිය කිරීමේ හා බර ගෙන යෑමේ මාර්ග අපට දනට ඇති ඒ මාර්ගවලට වැඩියෙන් කාර්යසමේ විය.

මේ සියල්ල ම ඇත්තට බාර ගත්තත් නැතත්, මේ තොරතුරු අතිශයින් සිත් ගත්තා බව නම් සතර ය. මේවා සතර ලෙස බාරගනු ලැබේ නම් සඳහන් කළ යුතු වැදගත් කරුණෙක් ඇත. එනම් අත්ලන්තියානුන් විසින් දියුණු කරන ලද ශක්තීන් වරදවා යෙදීම නිසා ඔවුන් දුෂිත වූ බව කියැවීම්වලින් නැවත නැවතත් අවධාරණය කර තිබීමයි. ඔවහු විදුහුත් හා මෙවතසික බල යොදා මහා දුසිරින් කොටසක් කළහ. 'විශේෂයෙන් ම ඔවහු, බලයෙන් වැඩ ගැනීමට නැතිතම ලිංගික සන්තර්පණය සඳහා අනයයන් වහලුන් කරගැනීමට කිසියම් වර්ගයෙකු වශීකරණයක් භාවිත කළහ.

මේ විස්තරය සතා ලෙස පිළිගතහොත් විදුලි බලයු<sub>ත්</sub> රහස් ඥානය හා මනෝවිදපා-ඥානයන් නො පැවැති කාල<sub>වල</sub> දී මේ දුශ්වරිතවලට සම්පූර්ණ විපාක ලැබීමට ඉඩක් නැති බවු තේරුම් ගත හැකි වෙයි. මිනිසා කෑදරකම ජය ගෙන ඇද්දුලි දූන ගැනීමට ඇති අවසාන පරීකඃණය නම් ඔහු නැවත ඔහු<mark>ගේ</mark> පුයතම ආහාරයන්ගෙන් වට කොට තබා කැමේ දී පමණු ඉක්මවනවා දයි බැලීම ය. කමනීය වූ චනිතාවන් අතරත සිටිත මිනිසකු සාන්ත අන්තෝනිගේ දඩි අධිෂ්ඨානය බදු අධිෂ්ථානයෙකින්, තමාට ඇති වන කාමුක වේතනා යවපස් කර නො ගනි නම් තව ම ඔහු කාමුකත්වය ජය ගෙන ඇතැයි කිව නො හැකි ය. එමෙන් ම දියුණුවේ මුදුනට ම නැග තුදු අත්ලන්තියානු විදහාවෙන් තමන් සතු කොට දෙන ලද මහ බල වරදවා යෙදවු පුද්ගලයනට, යහපත් කටයුතුවලටත් යෙදවිය හැකි එබඳු ම අවස්ථාවක් ලැබෙන නාක් ඔවුන්ගේ ආත්මාර්ථකාමයන් බලකාමයන් වෙනස් කර ගෙන ඇතැයි කිව නො හැකි ය.

ඉතිහාසයේ වනුාකාර පුගතිය නිසා විසි වැනි සියවස් එබඳු ම කාලයක් වී තිබේ. මේ නිසා විශාල සංඛ්‍යා වශයෙන් අත්ලන්තියානුන් මේ කාලයෙහි උපදින බව කේසි කියැවීම්වලින් අපට දක්තට ලැබේ. මීට අනුව, විස්මය ජනක වර්තමාන කාර්මික විදහව, අංශ දෙකෙකින් තේරුම් ගත හැකි වේසි පළමු කොට ම එය අත්ලන්තියානු දස්කම් පිළිබඳ මතකක් ඇති පුද්ගලයන්ගේ නිෂ්පාදන කුශලතාවේ පුතිඵලයක් ලෙස තේරුම් ගත හැකි අලුත් පෙළැඹීම්වලට ඔරොත්තු දෙන ශුණ ඒ පුද්ගලයන් විසින් අතරතුර වූ ශත වර්ෂවල දී ලබා ඇද්දයි විනිශ්වය කිරීමට සුදුසු පරිකුණ ක්ෂේතයක් ලෙසින්, එය තේරුම් ගත හැකි ය.

මේ නිසා සුදුසු සංස්කෘතික සුගයක් පැමිණෙන ත<sup>ාත්</sup> බලා සිටිමේ අවශාකම, කර්මවලට පසු වී විපාක දෙන්<sup>නම</sup> සලස්සන පුධාන සාධකයක් වන බව පෙනේ. කාලයක් තිස්සේ වුදාක නොදී කර්ම මෙසේ නතර වී තිබීම, එක් අතෙකින් ඉතිහාසයේ වකුාකාර සංවර්ධනයටත් අනෙක් අතින් ආත්ම සමූහයන් මේ මිහිපිට ශරීරවත් වීමේ හා නො වීමේ යුග පිළිබඳ 8ද්මයානුකූල මාරු වීමටත් සම්බන්ධ බව පෙනේ.මනුෂා ජාතීන්ගේ මහා පුවාහවල නැවත මෙලොවට පැමිණීම පිළිබඳ 6ද්මයානුකූල අනුකුමයක් අනුගමනය කරන්නට හැකි වීම යුක්ති සහගත ය. මහා කරංගයන් තුළ කුඩා සමූහයන්ගේ ඉපැදීමත් කුඩා සමූහයන් තුළ පුද්ගලයන්ගේ ඉපැදීමත් යන දෙක ම තනි කර යාන්තුික වූ රිද්මයක් ඇති පූර්ව නියනියෙකින් නිශ්චිත ව නැති බව කේසි කියැවීම්වල ඇති නොයෙක් ඡේදවලින් පෙන්වනු ලැබේ. ආත්මත්, ආත්ම සමූහත් කැරකෙන දොරෙක ඇති ස්වයංකාරී කුම්කන්වයෙන් යුතු ව, පෙරළා පැමිණෙන්නේ නැත. ලෝකයේ හැම තැනෙක දී මෙන් මෙහි දී ද නිදහස් කැමැත්ත කුියාත්මක වෙයි. අවශා නම ආත්මයකටත් ආත්ම සමූහයකටත් මෙලොව ඉපැදීම සඳහා යම් යම් කාල තෝරා ගත හැකි ය.

දන් මෙය තවත් පැවැලිල්ලකට හේතු වෙයි. කිසියම් ආත්මයකට වෙනත් ආත්මයක් හෝ ආත්ම සමූහයක් හෝ සම්බන්ධ කොට ගෙන ගුණ ධර්ම සසසයෙන් කිසියම් ගනුදෙනුවක් කර ගත යුතු ව ඇති නම් ඒ ආත්මයට තම ඉපැදීම පමා කරන්නට සිදු වනු ඇත. එසේ කළ යුතු වන්නේ අනෙක් ආත්මයන් විසින් ඉපැදීම සඳහා තෝරා ගන්නා වූ කාලය සමග ගැළැපෙනු සඳහා ය. ඒ පමාව ඉතා දික් වේ නම් අතරකුර වූ කාලයේ දී තම දියුණුවේ අනෙක් අංශ පිළිබඳ ව කිරීමට යොමුවීම නුවණට හුරු බව පෙනෙනු ඇත. කිරීම පසු වී විපාක දීම නමැති තත්ත්වය ඇති වන්නේ මේ තිසා ය.

මේ සාමානා නියාම, විදහනුකුල වූ නිශ්චිතන්වයෙකින් යුතු ව තනා ගත නොහැකි බව සතා ය. එහෙන් මේවා යෝජනා කරන ලද්දේ කේසි කියැවීම්වල නොයෙක් නැන විසිරී ඇඹි කරුණු පදනම් තර ගෙන ම ය.

ඉහත සඳහන් කරන ලද සාධකවලින් දක්වෙන්නේ කර්ම විපාකය පමා කරන බාහිර කරුණු පමණී. එහෙත් අහසන්තර කරුණු නිසා ද එය නිශ්වය වන බව පෙනේ. විපාක විදින්නාව ඊට මුහුණ දීමට තරම ශක්තියක් තිබිය යුතු ය යන සිද්ධාන්තය ද ඉහත කී කරුණුවලට වැඩියෙන් නැති නම එපමණකට වත් වැදගත් වන බව පෙනේ. අවශා වී ඇති පුතිපාක්ෂික ශුණ ඇති කර ගැනීමට ආත්මයට සුදුසු අවස්ථාවක් දිය යුතු ය.! එසේ නැතහොත් කර්මය පිළිබඳ වගකීම දියුණුවට නොව පරිභානියට හේතු වන තරමට බරපතල වනු ඇත.

තම ආබාධයේ මූල ජීවිත කීපයකට පෙර ඇති වූවක් බව කේසිගේ කියැවීම්වලින් දන ගත් කීප දෙනෙක් කර්ම විපාකය එසේ නතර වී තිබීමේ හේතුව ගැන කුනුලක් දක්වූහ. පසුව කරන ලද කියැවීමෙක දී මේ ගැන පුග්න කළ සියලු දෙනාවේ ලැබුණේ සාරාංශ වශයෙන් පස්වන පරිචඡේදයෙහි සඳහන් කරන ලද කොර තරුණියට ලැබුණු පිළිතුර ම ය. ඇය ඇසුවේ "රෝමන් යුගයේ දී සිදු කරන ලද කර්මයකට විපාක විදීම සඳහා ආත්මය මේ ජන්මය වන තෙක් සිටියේ කවර හෙයින්ද?" යනු ය. "ඊට කලින් එය කර ගත නො හැකි වූ නිසා ය" යනු ලැබුණු පිළිතුරයි. තැනට අනුව මේ නොහැකි වීම බාහිර බාධකයක් නිසා නොව අභාගන්තර කාරණයක් නිසා වූ බව පැහැදිලි ය. පීඩා විදින්නන් පිළිබඳ මේ නිදසුන්, හොඳින් පරීක්ෂ කර බලන වීට, හොඳ ගති ගුණ කොටසක් ඇති කර ගැනීමට

පරිවර්තකයන්ගේ අතිමට අනුව මේ කරුණු බෞද්ධ කර්ම විස්තරයට අනුතුර නැත. බෞද්ධ මතයට අනුව කර්මයෙහි කරුමෙක යාන්තික ගතියෙක් තිබේ. මේ විස්තරයෙහි දේවවාදී ස්වරූපයෙක් ඇත.

අවශාද අත්දැකීම් ලබා ගනු පිංණිස අතරතුර වූ ජීවිත අවශාද බව ජෙනී යයි.

නිදහුන් වශයෙන්, රිය අනතුරෙකින් තුවාල ලත් ඉහත සඳහන් කළ දාසය හැවිරිදි තරුණයාගේ සිද්ධිය ගත හොත් ඔහුගේ කර්ම බීජය වපුරන ලද්දේ පැරණි රෝමයේ දී බව අපට දක්නට ලැබේ. කෙසේ හෝ ඇමෙරිකානු විප්ලව යුගයේ දී ලැබුණු අත්දකීමෙන් ධෛර්යයේ, සන්තුෂ්ටියේ හා අත්පත් හැම දෙයක් ම හොඳට හරවා ගැනීමේ සද්ගුණ දියුණු කර ගැනීමට ඔහුට අවස්ථාව ලැබීණි. මේ ගුණ වර්තමානයේ දී පල දුන් කර්ම විපාක විද දරා ගැනීමට අවශා ඒවා ය.

මුදල් ණය පිළිබඳ වූ ලෝක වෘවහාර කුමයෙහි, මෙහි ලා උපදෙස් ලැබිය හැකි නිදසුනෙක් ඇත. බැංකුවෙකින් ඩොලර් පන්දහසක් ණයට ගන්නා මිනිසා ඊළඟ දිනයේ, සතියේ නැති නම් මාසදේ, එය ගෙවිය හැකි තත්ත්වයෙක නැත. ඇතැම් විට ඊළඟ අවුරුද්දේ දීන් ඔහුට එය ගෙවිය නොහැකි වනු ඇත. මේ නිසා ණයට ගත් තැනැත්තාට සෑහෙන තරම් ධන සම්පත් රැස් කර ගැනීමට කාලයක් දෙනු ලැබේ. ඊළඟ සතියේ දී ණය ඉල්ලීමේ තේරුමෙක් නැත. ඔහුට ගෙවන්නට මුදල් නැති බව පැහැදිලිය. කර්ම පිළිබඳව සිදු වන ණය අවලංගු කිරීම ගැන ද කරුණු දක්විය යුත්තේ මෙබඳු මාර්ගයෙකින් විය හැකි ය. '

කිසියම දිනෙක බටහිර මිනිසා පුනර්ජන්මවාදයන් විළිගෙන, පෙරදිග මිනිසුන් තේරුම් ගෙන ඇති අයුරින් කර්මවාදයන් තේරුම් ගන හොත්, කර්ම පසු වී විපාක දීම <sup>ගැන</sup>ද බොහෝ දෙනකුන් සිතා බලනු ඇත. අතීතයේ සිදු කරන ලද අපරාධයකට මේ ජන්මයේ දී නැති නම් කිසියම් අතාගත ජන්මයෙක දී අන්ධ වී විපාක විදිය යුතුය යන කිල්පනාව අපුසන්න එකක් බව පිළිගත හැකි ය. හැඟීම් බහුල පිද්ගලයකුට මේ නොපෙනෙන කර්ම විපාකය, ඩමොක්ලිස්ගේ

<sup>්,</sup> බෞද්ධ කර්ම විස්තරවල ද කර්ම අවලංගු වන නුම කිහිපයක් ඇත.

කඩුව මෙන් හිස මත එල්ලෙතැයි ද මාර්ගයේ වංගුවෙන් එත සිටින විශාල මෘගයකු සේ සැඟ වී සිටිනැයි ද සිනෙනු ඇත, අනීත යුගයෙක දී යක්ෂයා හා නිරා ගින්න බොරු බයකුව හේතුවෙක් විය. එමෙන් ම පුනර්ජන්මවාදය පිළිගනු ලබන යුගයේ මුල දී පසු වී විපාක දෙන කර්මය ද බොරු බයකුව හේතු වනු ඇත.

මේ බිය දනවන ගතියට පිළියම් කරනු සඳහා නව චින්තන ගුරුකුලවල නායකයන් පසු වී විපාක දෙන කර්ම කියා දෙයක් ඇත්තේ ම නැතැයි කීමට ද ඉඩ ඇත. "කිස්තියානි විදුහ වනපාරය" පාපය, රෝගය, මරණය, වරද හා දුවායෙ ද නැතැයි කීවේ මේ අයුරිනි. එබඳු නැතැයි කිම්වල අදහස් කාවැද්දීමේ මහා බලයක්' ඇති බව සතා ය. "නිස්තියානි විදහාව<sup>2</sup>" මෙන් නව චින්තනය ද මේ නැතැයි කිමෙන් චිත්ත ශක්තියක් ඇ<mark>ති</mark> කිරීමෙන් හිතකර පුනිථල ද ලබනු ඇත. එහෙන් දුවයෙන් පාපයත් කර්මයත් නැතැයි වචනයෙන් කි පමණට, ඒවා නැති වන්නේ නැත. ජීවිතයෙහි අපට ඇති කාර්යය පුිතියෙන් නමුත් මුළාවෙන් යුතුව ඔළුව පමණක් වැල්ලේ ගසා ගෙන සැඟවෙන පැස්බරකු මෙන් භෞතික දුවාය පිළිබද සතානාවෙන් සැගවීම නො වේ. අපගේ කාර්යය එය පාලනය කිරීමයි. කුමානුකූල කිරීමයි. ජීවයේ වඩා උසස් තලයන්ගෙන් භෞතික දුවපය නනා ගැනීමද අප විසින් කළ යුත්තෙකි. සත වශයෙන් නම භෞතික දුවනය, ජීවය යයි කිව හැක්කා වූ ශක්තියක ඝන වීමෙක් පමණි: නැති නම් භෞතික දුවයෙ, ස්පන්දනයේ පහත් පුමාණයෙක පිහිටි ජීවය ම ය.3

<sup>1.</sup> Suggestive Power

<sup>2.</sup> Christian Science මෙනමින් හැඳින්වෙන්නේ 19 වැනි සියවසේ සිටි මේරී බෙකර් එඩි මැතිනිය විසින් අරඹන ලද නිස්තියානි නිකාපෙකි. ආශම්ක පිළිපෙත්වලින් ම ජෝග සුව කරගත හැකි ය යනු මෙහි පුධාන ඉගැන්වීමෙකි.

<sup>3.</sup> පමයින් කුමක් අදහස් කෙරේදයි ස්ථිරව කිව නොහැකි ය. එහෙත් බුදු සම්පේ එන විකද්කදාණය ප්‍රකාශ කොට ගෙන නාම රූප දෙකත් නාම රූප දෙක් ප්‍රතාශ කොට ගෙන විකද්කදාණයන් පහළ වේ යන්නට අනුව මේ ගැන යම්ක් පිතාගත හැකි ය.

පාප කර්මය පිළිබඳ ව ද මෙසේ ය. පුනර්ජන්මවාදිනට අනුව දැන් විපාක දෙන්නා වූ හෝ මතුවට විපාක දෙන්නට ඇත්තා වූ හෝ කර්ම නැතැයි කීම ගෙවීමට ඇති ණය ද ඉගෙනීමට ඇති පාඩම් ද නැතැයි කීමට සමාන ය. එය ඇත්ත ඉගෙනීමට ඇති පාඩම් ද නැතැයි කීමට සමාන ය. එය ඇත්ත ඉගෙනීමට ඇති පාඩම් ද නැතැයි කීමට සමාන ය. එය ඇත්ත ඉගෙනීමට ඇති පාඩම් ද නැතැයි කීමට සමාන ය. එය ඇත්ත කරන පුයෝගකාරී මනුෂායා ගෞරවයට පානු නො වේ. ඒ යුතුකම, ස්වභාවයෙන් භෞතික වූවත්, ආධාපාත්මක වූවත්, එය කරුණෙක් නො වේ. කරන්නට උත්සාහ ගත් වංචාව, නැතැයි කීමේ මානසික කරණමක් වූ පමණින්, එහි ඇති වගකීම මඟ හැරීමේ ලසුණෙ වෙනස් නො වේ.

අදහස් යෝජනා කිරීම භාවිත නො කළ යුතු යයි මෙයින් අදහස් නො කෙරේ. යෝජනාවෙන් මානසික විකාරත් අත්තානුවාද හයත් යම යම ගති තහවුරු වීමත් වළක්වා ගත හැකි ය. කේසි කියැවීම්වලින් ම එක් සැලැකිය යුතු නිදසුනක් අපට දක්නට ලැබී ඇත, එනම් ඇඳන් තෙමීම සුවපත් කර ගත් ළමයාගේ නිදසුනයි. මෙහි දී යෝජනාව යොමු කරන ලද්දේ ශ්රී සිතේ පැවැති අත්තානුවාදයට ය. අත්තානුවාදය නම් නමාම තමාට දෝෂාරෝපණය කිරීමයි. ඒ දරුවාගේ අත්තානුවාද හය උඩු සිතට පැහැදිලි නො වූවක් හෙයින් අසංඥ වූවෙකි. ඒ දරුවාට සංකේතාත්මක දඬුවම දුන්නේ ඔහු තුළ තුබූ තමා තො වටිනවාය යන හැඟීමයි. යෝජනාවෙන් මේ අපරාධ සංඥා ඉවත් කිරීමෙන් ද ඒ මාර්ගයෙන් මනුෂා වර්ගයාට තමාගේ ප්රෝජනවත් භාවය හෙළි කිරීම සඳහා ඔහු නිදහස් කිරීමෙන්ද ඔහුගේ ශාරීරික තත්වයන් චරිතයන් යන දෙක ම වෙනස් කරන ලදී.

තොරිස්සීමේ රෝගයේ දී<sup>†</sup> ගැඹුරු යෝජනාවන් <sup>2</sup> සම්මෝහ තිදාවන් හොඳ යයි කියා, කියැවීම්වලින් උපදෙස් දී ඇත. එහෙත්

J. 98 Ba

මේ එකෙක දී වත් පිළියම් වශයෙන් කරන ලද යෝජනාව, නැතැයි කීමෙක් නො විය. නැතැයි කීමකට හාත්පසින් ම වෙනස් වූ ඒ පුතිකාරය "සද්ගුණ පිළිගැනීමෙන්" ද සම්පජානව ආධානත්මික වූ දඬුවම විදීමෙන්" ද යුතු විය. කර්ම විපාකවලට හෝ පසු වී විපාක දීමට ඇති කර්ම පිළිබඳ පීඩාකාරි වූ හැඟීමට හෝ පිළියම් යොදන්නට මානසික පුතිකාර කරන්නන් කැමැති නම ඒ පුතිකාරයට කරුණු කීපයක් ඇතුළත් කර ගත යුතු ය.

- (i) පළමු කොට ම අනීත යුතුකමක් ඉවු කිරීමට ඇති බව අවංක ව පිළිගත යුතු ය.
- (ii) ඊළහට ඒ යුතුකම ඉටු කිරීමට කැමැති බව අවංක ව ප්‍රකාශ විය යුතු ය.
- (iii) අවසාන වශයෙන් ඒ පාප කර්මය කිරීමට යම් විශේෂ ශක්තියෙක අඩුකම හේතු වී නම් ඒ ශක්තිය ඇති කර ගත යුතු ය.

පුතර්ජන්මවාදය පිළිගන්නවා නම මනුපෘ වර්ගයා නවම ආධාහත්මක වශයෙන් පැසී සම්පූර්ණ නැති බවත් ඒ නිසා ම මිනිසුන් විසින් මතු ජීවිතවල දී විදිය යුතු අපුිය කර කර්ම විපාක ඇති බවත් පිළිගැනීමට සිදු වේ. කරුණු දෙකක් නිසා මෙය බයට හෝ නැවුලට හෝ හේතුවිය යුතු නොවේ. "දවසේ දුර්විපාකය දවසට පුමාණවත් ය" යන ආප්තෝපදේශය අදාළ කර ගත හැක්කේ කරදර නො වී නිසන්සලේ එක් දවසක් ජීවත් වීමට පමණක් නො වේ. ජීවිතයේ මොන අමාරුකම් තිබුණත්. එක් පුද්ගලයකුගේ කොටස ඔහුට සරිලන්නක් ය යන ස්ථීර විශ්වාසයෙන් යුතුව ජීවත් වීම සඳහා ද ඒ උපදේශය හැම ජීවිතයකට ම අදාළ කර ගත යුතු වේ. අපට දරන්නට බැරිතරමේ මහත් වූ කරුම විපාකයක් කවදාවත් අපට විදින්නට සිදු නොවේ. දෙවැනි ව අප කර්මවාදය ඇදනුවත් නැතුත් අනාගතය පිළිබද අස්ථිරත්වය හැම විට ම අප සමග ඇති.

අපට අනාගතයේ දී සිදු වන්නට ඇති විපත්, අහඹු ලෙසින් නොව්, කර්ම නියාමයට අනුව සිදුවීම බය වැඩි කරන්නට නොව, අඩු කරන්නට හේතු විය යුතු ය. කර්ම නියාමය යුක්තිය අසිදලන සේ සකස් වූ නියාමයක් වීම නිසාම අපේ බය අඩු විය යුතු ය.

අනාගත කරදරවලට මිනිසා බය වීම තේරුම් ගත හැකිය. එහෙත් මිනිසා කරා, ඔහුට ඉගැන්වීම සඳහාත්, ඔහුගේ දූනීම පළල් කරනු සඳහාත් යුක්ති සහගත ලෙස එන්නා වූ කරදරවලට බීය වීම මිනිස්කමට ගැළපෙන්නේ නො වේ. ණයක් ගෙන ඇති අවංක මිනිසා කල් ගෙවන්නේ එය ගෙවීමට කැමැත්තෙනි. මේ නිසා ඔහු ගෙවීමට ඇති බිල්පත් ලැබෙන, මාසයේ පළවෙනිදාව, ඒවා ගෙවිය හැකි තත්ත්වයෙක සිටිනු සඳහා, දිනපතා ම විය පැහැදම ගැන සැලකිලිමත් වෙයි. ඔහු බිල් ලැබෙන දිනය ගැන සිතමින් මුළු මාසය තුළ ම බියෙන් සිටින්නේ නැත. ඒ වෙනුවට ඔහු කරන්නේ තම යුතුකම් ඉටු කිරීමට හැකි වන පරිදි තම ශක්ති භාවිත කිරීමයි.

නො දත් අතිතයෙක දී අප ගෙත ඇති කර්ම ණයේ ස්වභාවය ගැන අපේ සීමාසහිත සීන්වලින් දත නො හැකි ය. එහෙත් සියලු අවංක මනුපසෙන්ගේ ලක්ෂණ වන සීතේ අවංක කමත් ආත්මයේ නිශ්ශබ්දතාවත් අපට තිබිය යුතු ය. එසේ නම් අපි කිසි කතාවක් නැතිව ණය ගෙවීමේ කැමැත්තෙන් ඉදිරියට යමු.

සමහර විට ණය යන වචනය නොමග යවනසුලු චන්නට ඉඩ ඇත. ඌනතාව නැතහොත් අඩුපාඩුව යන වඩා හොඳ වචනය විය හැකි ය. ඌනතා රෝගයකට පිළියම් කළ යුත්තේ

<sup>1.</sup> මේ අදහස බෞද්ධ ධර්ම විස්තරවල එන ඔවක් මේ පරිවර්තකයා නොදනි. එසේ ද වුවත් මේ අදහස මිනිසුනව හිත සුව සඳහා පවතින්නෙසැයි කිව පිතු ය.

A Deficiency Disease.

ගරීරයට අඩු වී ඇති විටැමින් හා ලෝහ වර්ග සපයා දීමෙනි. ඒ අඩුපාඩුව සපුරාලන තෙක් ශරීරයේ රෝගය සුව නො වේ. එසේ ම එක් වැදගත් මූලික අර්ථයෙකින් පාප කර්මයක් කළ හැකි වන්නේ ආධානත්මික වූ ගුණ නැති කම නිසා ම ස තමාගේ ආධානත්මික ස්වභාවය හරි හැටි ඇඳින ගෙන නැති නිසා ම ය, පව් කෙරෙන ගනියට නියම ලෙසින් පිළියම් යෙදිය හැක්කේ, පාපයට හේතු වන ආධනත්මික වූ අඩුපාඩුකම සපුරා ලීමෙන් හා නමාගේ නියම ස්වභාවය පිළිබඳ දනීම පුමුදු කිරීමෙනුත් ය.

පාප කර්මය ණයෙකැයි ද අඩුපාඩුවෙකැයි ද ආධාහත්මක උඉතතාවෙකැයි' ද සැලකිය හැකි ය. ඒ කවර ලෙසින් සැලකුවත් එහි විපාකය කරා ළඟා විය යුත්තේ කැරලිකාර ගතියෙකින් නොව කැමැත්තෙකිනි. විදිය යුතු කර්ම විපාක නැතැයි කීම, නිශ්ශබ්ද වීමකට වැඩියෙන් කැරලි ගැසීමෙක් වෙයි. එබඳු නැතැයි කීමෙකින් පුකාශ වන්නේ, නිතා ඒකත්වය පිළිබඳ සනාතන පුඥාව නොව මුරණ්ඩුකම හා මේ මොහොතේ ජීවිත පහසුවට ඇති ආශාව ය.

කර්ම විපාක සම්බන්ධයෙන් ඇති කරගත යුතු වූ සුදුසු ආකල්පය පිළිබඳව කේසි කියැවීම්වලින් නිතර උපදෙස් දෙනු ලැබේ. පහත එන ඡේදයෙන් විශේෂයෙන් නිශ්චිත වූ යෝජනාවෙක් කරනු ලැබේ.

"ජීවිතය කාම සුබල්ලිකානුයෝගය සඳහා හෝ අත්තුක්කංසනය සඳහා හෝ ආත්ම ප්රිණනය සඳහා හෝ යෙදුව් හොත් තමා සිදු කර ගත්තේ තමාගේ ම විනාශයෙකි. එයින් සිදු වන්තේ තමා විසින් ම විපාක විදිය යුතු පාප කර්මයක් රැස් කර ගැනීමයි. කායික අත්දකීම, මානසික අත්දකීම යන කොයි එකෙහි දීන් හැම වැරැදීමකට ම හැම පරික්ෂණයකට ම හැම පෙළැඹවීමකටම මුහුණ දිය යුත්තේ මතු දක්වෙන ආකල්පයෙනි: "දෙවියන් වහන්ස,් මා තුළ ද, මා මගින් ද මගේ කැමැත්ත තොව ඔබ වහන්සේගේ කැමැත්ත ම කිුයාවට නැගේවා."

"ඔබ වහන්සේගේ කැමැන්න" යන්න අර්ථ දෙකෙකින් තේරුම් ගත හැකි බව සතස ය. එය විශ්වයේ ස්වභාව ධර්ම නියාමවල මාර්ගයෙන් පුකාශයට පත්වන දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත ලෙස ද. නිතස අනනසභාවේ හෙවත් උත්තර ආත්මයේ කැමැත්ත ලෙස ද තේරුම් ගත හැකි ය. යෝගී සම්පුදායවල දී පියාණන් වහන්සේ ලෙස ගනු ලබන්නේ මේ උත්තරාත්මයයි. අපේ යාව්ඤාවල දී අප අමතන්නේ උත්වහන්සේව ය. මේ වචනයට දෙනු ලබන අර්ථය කුමක් වුවත් අපට විදීමට සිදුවන හැම කර්ම විපාකයට ම අපගේ ආකල්ප විය යුත්තේ අනුමතිය හා විශ්වාසයි.

පුනර්ජන්ම සිද්ධාන්තයෙන් හෙළි කරනු ලබන, තුමිකත්වයකුත් යුක්තියකුත් පරහිතකාමයකුත් ඇති මේ විශ්වයෙහි, බිය වීමට කරුණෙක් නැත.

ම් ප්‍රත්‍ය දී බෞද්ධයන් විසින් "ධම්මෝ භවේ රක්ඛති ධම්මචාරි" යනු සිහිකරමින් "දම් රජාණන් වහන්ස" යනු යොදා ගත යුතු ය.

# 8

### කර්මය හා සෞඛ්ය පුශ්න

ි ඇත්තේ කර්මවාදය සමඟ නිෂ්කීයත්වය, උදාසීනත්වය හා නියතිවාදය එකට බැඳී ඇතැයි කියා ය. මීට පුධාන හේතුව කර්මවාදය පොදු විශ්වාසයක් කොට ගත් භාරතීය ජනතාව බෙහෙවින් ම නිෂ්කීය, උදාසීන, නියතිවාදී පිරිසක් ලෙස පෙනීමයි.

භාරතයේ සමාජ තත්ත්ව ශෝචනිය බව ද නිෂ්කිය ව කර්මය පිළිගත්තා වූ හින්දුතට එක්තරා පුමාණයකට දොස් කිව යුතු බව ද සතප ය. එහෙත් භාරතයේ ආගමික මුතිවරුත්ගේ ඉගැන්වීම, දිගු කලක් මුල් බැස ගත් මීරපා ලබ්ධ අතරින් රිංගා මහජනයාගේ සිත් තුළට යෑමේ දී, ඒ ඉගැන්වීම්වල ස්වභාවය හොඳට ම වෙනස් වී තිබිය හැකි ය. ඒ නිසා නූගත් සාමානා ජනතාව කෙරෙහි දක්නට ලැබෙන, ඒ ඉගැන්වීම ඇසුරු කොට හට ගත ඇති, මානසික පුහිඵලය, පුනර්ජන්මය විශ්වාස කිරීම පිළිබඳ හොඳ ම නිදසුන් ලෙස සැලැකිය හැකි නො වේ. තවද භාරතයේ දේග ගුණයේ ඇති බලහින කර ගතිය ද එහි මනුම 3 යන්ගේ මානසික තන්න්වය පිළිබඳ වැදගත් සාධකයෙක් වෙයි. ආගමික විශ්වාසය කුමක් වුවත් දේශ ගුණය මිනිසුන්ගේ මානසික ආකල්පය හා ස්වභාවය කෙරෙහි බල පායි.

සනාව වශයෙන් ම කිස්තියානිය හා කුහකත්වය අතර අතිවාර්ය සම්බන්ධයක් නැත්තා සේ ම කර්මවාද විශ්වාසය හා උදාසි නත්වය අතර ද අනි වාර්ය මනෝවිදපාත්මක සම්බන්ධයෙක් නැත. පෙර දී මෙන් ම අද ද කිස්තියානිය කුහකයන් රාශියක් ඇති කොට තිබේ. එහෙත් කුහකත්වය තිස්තුස් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම්වලට ආරෝපණය කළ නො හැකි ය.

ධරමක් කර්ම වාදය පිළිගති නම් ඒ පිළිබඳ ඔහුගේ මානසික ආකල්පයෙහි ලක්ෂණය විය යුත්තේ අනුමතිය හා විශ්වාසයයි. විශ්වයේ කවර තියාමයක් කෙරෙහි වුව ද ඔහුගේ මානසික ආකල්පය විය යුත්තේ එය ම ය. එහෙත් ඔහු කොපමණකට එය අනුමන කළ යුතු ද, කොතෙක් දුරට තමා වෙත එන බාධක පිළිගත යුතු ද කියා ඔහුට තො සිතා බැරි වෙයි. කායික කර්ම විපාක ඇති වන අවස්ථාවල දී මේ පුශ්නය විශේෂයෙන් ම පැහැදිලි වෙයි.

අත් තැන්වල දී මෙන් මෙහි දී ද පුනර්ජන්මවාදයෙහි ගැබව ඇති සදාචාරාත්මක වුන් පුායෝගික වුන් කරුණු පිළිබද මුද්ධිගෝවර පුශ්නවලට නිශ්චිත පැහැදිලි පිළිතුරු දෙන නිසා, කේසි කියැවීම වැදගත් වෙයි. කේසි කියැවීම්වලින් පහත එන පිශ්නවලට කවර පිළිතුරු ලැබේ දයි සලකා බලමු. කායික කර්ම විපාකයෙකින් පෙළෙන අයට කිසියම් පුතිකාරයක් නියම කොට ඇති නම් ඒ කිමෙක් ද ? ඔවුන්ගේ සුවපත් වීම පිළිබඳ වී කවර බලාපොරොත්තුවක් නබා ගත හැකි ද ?

කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති හැම කියැවීමෙකින් ම

නිෂ්තිය ව පිළිගැනීම කර්මවාදය පිළිබඳ විශ්වාසය සමග එකට යා යුතුය යන මතයට පහර වදී. හැම තැන ම සංස්ථිත ව ඇති මතය නම් "මේ ඔබගේ කර්මයයි. මේ ඔබ විසින් ඒ ගැන කළ හැකි දෙයයි" යනු ය.

මුල් කියැවීම්වල ඇති සින් ගන්නාසුල අංශවලින් එකෙක් නම්, කර්මය පිළිබඳ කියමන්. නො වරදවා ම පුතිකාර සඳහා වූ යෝජනා බවට හැරීමයි. කායික විපාක දක්නට ඇති නිදසුන් බොහොමයක දී පුනිකාරය සඳහා නිශ්චිත බලාපොරොන්තුවෙක් ඇති කරනු ලබයි. කර්ම - ණය වඩා බලගතු වූ අන් නිදසුන්වල දී, උත්සාහයෙන් දියුණුවක් ඇති කර ගත හැකි නමුත් සම්පූර්ණ සුවයක් ලබා ගත නො හැකි බව අවංකව පිළිගනු ලැබේ. ඊළඟට කියැවීම, පුතිකාර කුමය සැකෙවින් දක්වයි.

නිස් හතර හැවිරිදි විදුලි කාර්මිකයාගේ රෝගය මේ පිළිබඳ හොඳ නිදසුනෙකි. වෛදහවරුන් විසින් ඔහුගේ රෝගය සුව නො කළ හැකි බහු ප්‍රකාර වූ ස්ක්ලේරෝසිස් නම් වූ රෝගය යයි අන්තිමේ දී හඳුනා ගන්නා ලදී. අවුරුදු තුනක් ඔහුට වැඩ කළ නොහැකි විය. කියැවීමට හෝ ලිවීමට බැරි තරමට හේ අන්ධ වී සිටියේ ය. ඇමිදීමට නැත් කළ බොහෝ අවස්ථාවල දී ඇද වැටුණේ ය. පිළිවෙළින් ආරෝගෘ ශාලා කිපයකට ම හේ පින් ලෙඩකු ලෙසින් බාර ගන්නා ලදී. මේ අතරතුර ඔහුගේ භාර්යාව තමාත්, තම පස් අවුරුදු දරුවාන් නඩත්තු කර ගැනීම සඳහා දෙපාර්තමේන්තු බඩු ගබඩාවෙක ලිපිකාරියක වශයෙන් සේවය කළා ය. ඔහු පිළිබඳ ජීවිත කියැවීමක් ලබා නො ගත් නමුත් කායික කියැවීමේ දී මේ තත්ත්වය කර්මය නිසා ඇති වූවෙකැයි කියා තිබේ. කෙසේ හෝ බලාපොරොත්තු සුන් කර නොගන්නට දිරි ගන්වා ඇත.

<sup>1.</sup> Multiple Sclerosis

"ඔව්, ශරිරය අප ඉදිරිසේ තිබෙනවා" යනුවෙන් සියලු කායික කියැවීම්වල දිවැස් විස්තරය ආරම්භ කිරීමට යොදනු ලබන, සරල වූ නමුත් විශේෂ වූ ආය්සෙන් කියැවීම ආරම්භ වීය. "අපට පෙනෙන පරිදි මෙහි තත්ත්වය බොහොම බරපතලයි. ඒත් බලාපොරොත්තු නැති කර ගන්න එපා. ඔබ පිළිගන්නට සූදානම් නම්, උදව්ව ළඟ ම ඇත."

ඊළගට එන්නේ ඉතාමත් අලංකාර වූ ද වේගවන් වූ ද පිටු තුනෙක විස්තරයෙකි. පළමුවෙන් ම ඇත්තේ වෛද්‍ය ශාස්තුීය වචනවලින් කරනු ලබන රෝග විස්කරයයි. ඊළඟට ශරීරයේ ඇති පුනර්ජීවක ශක්ති පිළිබඳ විස්තරයෙක් එයි. ඊළඟට මිනිසාගේ තත්ත්වය කර්මයට සම්බන්ධ බව කියා ඔහුගේ සිතින් සියලු ද්වේශ හා ඊර්ෂන ඉවත් කර ගෙන මානසික ආකල්පය වෙනස් කර ගත යුතු යයි අවවාදයකුත් දී ඇත. කියැවීම් කෙළවර වන්නේ සුපරික්ෂිත පුතිකාර නියමයෙකිනි.

අවුරුද්දකට පමණ පසු ව මේ මිනිසා තවත් කියැවීමක් ඉල්ලා ලිපියක් එව්වේ ය. ඔහු භක්තිමත් ව නියමයන් අනුගමනය කළ බවත් ඉක්මනින් ම භූණයක් දනුණු බවත් එහි කියා හිබිණි. මේ ගුණ ලැබීම දිගට ම මාස හතරක් පමණ පැවැතුණේ ය. ඊට පසුව ශක්තිය පිරිහි රෝගය මුල් තත්ත්වයට පත්වීමක් දක්නට ලැබීණි. දෙවන කියැවීමේ දී මහුට පැහැදිලි වචනවලින් ම දෝෂාරෝපණය කර තිබෙන නිසා ඔහු නියමයන්ගේ ආධ්‍යාත්මික පක්ෂයට සැලැකිල්ලක් නො දක්වා භෞතික පක්ෂයට පමණක් සැලැකිල්ල දක් වූ බව පෙනේ.

"ඔව අප කලින් පරීක්ෂා කළ ශරීරය නැවත දන් අප ඉදිරියේ තිබෙනවා. ශරීරයේ කායික දියුණු වීම් රාශියක් සිදු වී ඇති බව පේනවා. එහෙත් තව හුගක් බලාපොරොත්තු විය යුතු දේ තිබෙනවා." "කලිනුන් කියා ඇති විදියට මෙය කරුම විපාකයෙක්. වස්තූන් පිළිබඳවත්, අවස්ථා පිළිබඳවත්, සහෝදර මනුෂායත් පිළිබඳවත් තම ආකල්පය වෙනස් කර ගැනීම සඳහා මේ ආත්මය විසින් උපාය යෙදිය යුතුව තිබෙනවා."

"කය හරි ශස්සා ගැනීමට යාත්තුක උපකුම යෙදූ කාලයේ දී ඒ ගුණ දක්නට ලැබුණා. එහෙත් මේ ආත්මය ආධාාත්මික ගුණ ධර්ම ඉවත ලන තරමට ආත්ම තෘප්තියටත් ආත්මාර්ථකාමයටත් ගැනි වී දිගට ම එසේ ම සිටිනවා නම් ද්වේෂයට, දෝහිකමට, අයුක්තියට හා ඊර්ෂපාවට ඉඩ දී ඉවැසීමට, දිගට දුක් විඳීමට, සහෝදර පේමයට, කරුණාවට හා ශාත්ත භාවයට විරුද්ධ ගුණ රඳවා ගෙන සිටි නම් රෝගය සුව වන්නේ නැත."

"මේ ආත්මයට සුවපත් වීමට උවමතා කරන්නේ කුමකටද? තම කායික නෘප්ණාවන් මුදුන් පත් කර ගැනීමට ද? ආත්මාර්ථකාමය නවත් වැඩි කර ගැනීමට ද ? එසේ නම් ඔය නිබෙන විදියට ම තිබීම වඩා හොදයි."

"හිතේත් බලාපොරොත්තුවේත් වෙනසක් තිබේ නම්, මේ ආත්මය ඒ වෙනස වචනයෙන් හා කියාවෙන් පුකාශ කරනවා නම් යෝජනා කරන ලද මේ භෞතික දේවල් භාවිත කරනවා නම්, ගුණ දක්නට ලැබෙනවා ඇත."

"එහෙත් පළමුවෙන් ම ඇති විය යුත්තේ හදවතේ, හිතේ බලාපොරොත්තුවේ, චේතතාවේ චේතසයි..... ඔබේ ආත්මයත් චේතතාවත් "ශුද්ධ ආත්මයෙන් අභිෂේක කරනු ලබන තාක්" ! ඔබ අත්පත් ව ඇති යාන්තුික උපකුම සියල්ල ම යෙදුවත් සම්පූර්ණයෙන් ම සුවයෙක් ඇති නො වේ. ඔබ මෙය බාර ගන්නවා ද ? නැති නම ඉවත දමනවා ද ? තීන්දුව ඔබට අයත්ය."

සිත පිරිසිදු කර ගන්නා තාක් යනු අදහපයි.

"ඔබ සකස් වන්නේ නැති නම්, අපේ උදවු ඉවරයි. මේ කුයැවීමෙන් අපේ උදවු ඉවරයි."

මනිසා විසින් තම අදහසුත් ආධානත්මික පරමාර්ථත් වෙනස් කර ගැනීමේ කොන්දේසිය පිට සුවපත් වීමේ බලාපොරොත්තුව පැහැදිලිව ඉදිරිපත් කොට ඇති බව ඉහත සඳහන් වූ ඡේදවලින් දක්නට ලැබේ. "ඔබට සුවපත් වීමට උවමනා කරන්නේ කුමකට ද" යි කේසි අවංකව අසයි. ඔබේ කායික තෘෂ්ණාවන් මුදුන්පත් කර ගැනීමට ද ? එසේ නම් දන් සිටින සැටියෙන් ම සිටීම වඩා සුදුසු ය."

මේ පැහැදිලි කියැවීමෙන් පුද්ගලයකුගේ නාවකාලික සුව පහසුවට වඩා වැඩි දෙයක් දුටු මහා චෛදාවරයකුගේ සදාචාර අංකල්පය දක්වෙයි. 25,000 කට වැඩි වූ කායික කියැවීම එකෙක දී වත්, ඒ පුද්ගලයාගේ පාපය කොතරම් දුෂිත වුවත්, කොතරම නිහිත වුවත්, කේසි, පුතිකාර යෝජනා කිරීමට බෑ කියා නැත. එහෙත් කේසි පරම කාරුණිකයකු වුව ද සදාචාර වශයෙන් හරි ගැස්සීමේ අර්ථයක්, රෝගයෙහි ඇති බව ද රෝගයට මුල් වූ ඒ දුරාවාර හේතුව සකස් කර ගැනීම අවශා බව ද පෙන්වා දීමට ඔහුට බොහෝ විට සිදු විය. ඉහත සඳහන් නිදසුන එබඳු එක් අවස්ථාවෙකි. රෝගයෙකින් පෙළෙන පුද්ගලයා තමා සතුව ඇති හැම උපායෙකින් ම එය සුවපත් කර ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතු ය. ඒ සමග ම අභාපන්තර දුර්චලනාවක් සකස් කර ගැනීමට ඉඩක් ලැබී ඇත්තේය යන උපදේශය ද ගන යුතු ය. ස්වභාව ධර්මයේ භාණ්ඩාගාරයටත් නවිත විදහවේ පුාතිහාර්ය <sup>ඩ</sup>දු කරන ඖෂධවලවත් තාවකාලික සුවයක් ඇති කළ හැකි ය. එහෙත් අවසානයේ දී ඒ සියල්ල දුර්වලව සිටී. අන්තිමේ දී තියම සුවය පැමිණිය යුත්තේ ආධාාත්මික වශයෙන් අභාන්තරයෙනි. එසේ නැතහොත් සුවය වැඩි කලක් නො 503.

කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති, මේ මනය හෙළි කරන සි<sub>ග</sub> ගණන් නිදසුන්වලින් පහත එන අන්ධත්වයේ නිදසුන ද එකෙ<u>කි</u>

"ඔව්, මේ තත්ත්වයට බොහෝ දුරට හේතු වී ඇත්තේ කර්මයයි. අනා පුද්ගලයනට ඇති සම්බන්ධතා පිළිබ<mark>ද වූ</mark> ආධ්යාත්මික සද්ගුණ වඩා හොදින් ඇති කර ගත හොත් <mark>මොහුගේ</mark> රෝගයෙහි ලොකු වෙනසක් ඇති වෙනවා.

අභාගන්තර ආත්මයෙහි සකස් වීම ඇති වන විට මුල දී පෙනීමේ ලොකු වෙනසක් ඇති නොවුවත් ශාරීරික ස<mark>නීපය</mark> බෙහෙවින් දියුණුවනවා ඇත.

කොඳු ඇට වැලෙහින් එමෙන් ම මුවෙහි හා ව්දුරු මසෙහින් ඇස්වල තන්ත්වය සමග ලොකු සම්බන්ධයක් තිබේ.

දන් පළමු කොට ම ආධානත්මික ගුණ පුකට කිරීමවත් දෛනික අත්දකිම්වල දී "කිස්තු සංඥා" යෙදීමටත් උත්සාහ කට යුතු ය.' සහෝදර පේමයත්, කරුණාවත්, ඉවැසීමත්, දිගව දුක් විදීමත් ශාන්ත භාවයන් පුගුණ කළ යුතු ය."

අස්ථි විකිත්සක පුතිසංස්කරණ ද කළ යුතු ය. විශේෂයෙන්ම 4 වැනි, 3 වැනි 2, වැනි 1 වැනි කොදු ඇටවලත් 3 වැනි, 1 වැනි, 2 වැනි, 4 වැනි ගෙළ ඇටවලත් සංස්කරණය කළ යුතුය. මේ සංස්කරණය කළ යුත්තේ මෙහි දක්වා ඇති අනුකුමයටය. ඊළඟට දත්වලට බලය සපයන ස්තායු කේන්දුවලව අවධානය යොමු විය යුතු ය. විශේෂයෙන් ම ශීර්ෂ පුදේශ වූවුකාකාරය සමග සම්බන්ධ කරන කන යට පුදේශයෙහි මූ ස්නායු කේන්දුවලට අවධානය යොමු විය යුතු ය."

ඉහත සඳහන් නිදසුන් දෙකේ දී ම කියැවීමෙන් කා<sup>ලික</sup>

<sup>1.</sup> පවිතු හැනීම,

<sup>2.</sup> Osteopathic Adjustments (- ඇට වෙදකමට අයත් සකස් කිරීම)

Mastoid (- නළල් ඇටයට සම්බන්ධ නන පුඩුවක් වැනි කොටසෙකි.)

විජාත තත්ත්වයෙහි වේනසක් ඇති වීමේ අවශා කොන්දේසිය වශයෙන් සිතෙහි හා චරිතයෙහි වෙනසක් ඇති වීම පිළිබඳව අවධාරණය කරන බව දක්නට ලැබේ. කර්ම විපාකවල බලපොරොත්තුව ගුණදම් ඉගැන්වීමයි. කර්ම විපාකය බෙහෙතක් වැනි ය. ඒ බව මතක තබා ගත් වීට, කර්ම විපාක පිළිබඳව මේ ආකල්පය කොතරම ස්වාභාවික ද, යනු දක්නට ලැබෙනු ඇත. එහෙත් කර්ම විපාකයෙන් නිවැරැදි කර දෙන පාපය පාරමික මනුෂායන්ගේ මීථහා ලබ්ධික පාපය නොවේ. පාපය සන්නෙන් නො දියුණු පාරමික මනුෂායන් අදහස් කෙළේ දේවීවරුන් හා භූතයන් කෝප කරවා ගැනීමයි. බයිබල් ගරුක දේවී ධර්මඥයන් දෙන අර්ථයෙන් ද එය පාපයෙක් නොවේ. එක්ටෝරියානු හෝ පියුරිවානු! ආචාර ධර්මවල ඇති අර්ථය ද එහි නැත. එය පාපයක් වනුයේ මනෝවිදහත්මක අර්ථයෙකිනි. එය පොදුවේ හඳුන්වා දිය හැක්කා වූ ද ලෝක නියාමයකට පොදුවේ යටින් වන්නා වූ ද පාපයෙකි.

මූලික වශයෙන් මේ අර්ථයෙන් පාපය වන්නේ ආක්මාර්ථකාමය හෝ පෞද්ගලිකත්වයයි. ආක්ම - පුිණනය බොහෝ රූප ගනි. එය අනිකකුගේ වෙනනාවට හෝ ශරීරයට විරුද්ධව කෙරෙන අපරාධයක් විය හැකි ය. එසේ ම එය අතිසේවනය නිසා හෝ අසේවනය' නිසා හෝ තමාගේ ශරීරයට විරුද්ධව කෙරෙන අපරාධයක් ද විය හැකි ය. එය මානය හෝ අතකොරය හෝ විය හැකි ය. මේ වැරදි වර්ග සිදුවන්නේ එක් මූලික වරදක් නිසා ය. එක් මූලික මිථානවබෝධයක් නිසා ය. එක් මූලික වරදක් නිසා ය. එක් මූලික මිථානවබෝධයක් නිසා ය. එක් පුධාන අමතක වීමක් නිසා ය. නියම මිනිසා නම්, ආත්මය මිස ශරීරය නොවේ. පාපය ඇති වන්නේ මේ තත්ත්වය අමතක කිරීමෙනි. තමා ශරීරය යයි සිතා ගැනීමෙන් මෙය සිදු වේ.

<sup>1, 104</sup> පිට බලන්න

<sup>2, &</sup>lt;sub>මේය</sub> තරමක් දුරට කාමසුඩල්ලිකානුයෝගයට හා අත්තකිලමථානු <sup>මෙග්</sup>ගයට සමාන යයි කිව හැකි ය.

මිතිසා විසින් සටන් කළ යුත්තේ ශරීරය ආත්මය යයි වරුවා ගැනීමේ මිරිගුවට විරුද්ධවයි. ඒ මිරිගුවට විරුද්ධව සටන් කිරීමට ඇති ඒකාන්ත මාර්ගය නැතැයි කීමේ මාර්ගය නොව තමා ආත්මය වශයෙන් අඳුනා ගැනීමේ මාර්ගයයි.

මේ ආත්ම සංඥාව ලබා හැනීමෙන් කිස්තු සංඥාව ඇති වේ. ඉහත සඳහන් කළ නිදසුන්වලින් ද කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති කායික කර්ම විපාක පිළිබඳ වෙනත් බොහෝ තිදසුන්වලින්ද සුවය සඳහා පළමුවෙන් ම නියම කර ඇත්තේ ආතුරයා විසින් කිසියම් පුමාණයෙකින් මේ කිස්තු සංඥාව ඇති කර ගැනීම බව පෙනේ.

කෙසේ හෝ කිස්තු සංඥාව යන්න තනිකර කිස්තියානි ගුණයෙක් නො වේ. කිස්තු යන්න සේසුස් නම් වූ මිනිසාගේ නාමය නොවන බව මතක තබා ගත යුතු ය. කිස්තුස් යන එවනසේ නුදු වචනාර්ථය ගුද්ධත්වයට පත් වූ තැනැත්තා යනුයි. එහි ගුඪාර්ථය තැනහොත් මනෝවිදයාත්මක අර්ථය මිදුණු නැතහොත් පිරිසිදු වූ සිත යනුයි. ශ්‍රී කාෂ්ණ හා බුදුරජාණන් වහන්සේ මේ කිස්තු සංඥාව ඇත්තේ යයි අපට ඇදහිය හැකිය. ලෝකයේ සෑම තැන ම සිටින මනුසයෝ නො පැහැදිලි අවුල් සහිත ආකාරයෙකින් නමුත් මේ සංඥාව ඇති කර ගැනීමට දඟලති.! ඔවුන්ගේ ආචාර්යවරයා, කවරකු වුවත් ඒ සංඥාවේ පුකට වීමට කවර නමක් දුන්නත් එය කාරණයෙක් නොවේ.

කේසි කියැවීමවල දී කිස්තියානි සම්පුදායේ චාග් වෘව**හා**ර යෙදී ඇති බව සතා ය. මෙහි හේතුව විය හැක්කේ **කේසි.** කිස්තියානි ලබ්ධිය තුළ හැදී චැඩි තිබීමයි. ඔහුගේ උඩු සීම

<sup>1.</sup> ධම්ම පද :

වාරිජෝව එලෙ ඕන්තෝ - ඕකමෝකන උඩහනො පරිඑන්දනිදං චීන්නං - මාරටෙයනං පනානවේ (-ස්වකිය ජල නමැති ශානයෙන් උඩව ගෙන ගොඩ දමන ලද මාළුවකු <sup>ලෙන්</sup> මේ සිත මාරයාගේ විසය (සංසාරය) අත ඉරින්නට දශලයි.)

කිස්තියානි උපමා රූපකවල හා මතවල ගිලී පැවැත්තේ ය. මෙසේ සම්මෝහනිදුාව තුළ වූ කේසිගේ යට් සිතේ හැම කියමනත් ම ඉහත කි තිරය තුළින් රිංගා ආවේ ය. කේසි බෞද්ධ රටෙක උපන්නා නම් ඔහු තම ඥානය ඒ සංස්කෘති ජරිසරයට ගැළැපෙන්නට සකස් කර ගෙන බොහෝ සෙයින් බෞද්ධ වූ වාග් වාචහාරයක් භාවිත කරනු ඇතැයි සිතිය හැකිය. එහෙත් කියා ඇති මේ විශේෂ කුමය, ඔහු කියා ඇති දෙය පුයෝජනයට ගැනීමට බාධකයක් නොවිය යුතු ය.

නිදසුනක් වශයෙන් කොඳු ඇටයේ කාශයෙන් පෙළුණු මිනිසකුට දුන් උපදේශයෙක් පහත එයි.

"මේ තත්ත්වයෙහි ආරම්භය ඔබගේ ආත්මයෙහි සිදු වූවක් බව මතක තබා ගන්න. මෙය කරුම රෝගයෙකි. මෙයට හොඳම පුතිකාරය ලබා ගත හැක්කේ නියාමය සම්පූර්ණ කිරීමෙන් හේතු එල නියාමය ඉවත් කොට පුසාද නියාමය පිහිටුවා යු උත්වහන්සේ ගෙන් ය. මෙසේ මේ ආත්මය, නියාමය ද සතායද ආලෝකය ද වූ උන්වහන්සේගේ පිහිට ලබා ගත යුතු ය."

මෙහි සඳහන් වන "පුසාද නියාමය" කුිස්තියානි ලෝකයේ හෙවන් "සේසුස් කුිස්තුන් ගැන අදහන්නවුන්ගේ" විශේෂ ඉණසෙක් නොවේ. කුිස්තියානියකු විසින් මෙන් බෞද්ධයකු විසින් ද හින්දුවකු විසින් ද මහම්මදිකයකු විසින් ද එකසේ පිසාදය ලැබිය හැකි ය. "නියාමය, සතයෙ හා ආලෝකය" යන වචන සාමානයෙන් කුිස්තියානින් විසින් සේසුස්තුමාට යොදන වචන ය. එහෙත් නියාමය හා සතයෙ යන වචන අනය ශුෂ්ඨ ආශ්මික ශාස්තාවරුනට ද උන්වහන්සේලාගේ ධර්මයට ද යෙදිය. හැකි ය. ආලෝකය සතයයේත් දෙවියන් වහන්සේගේත් එන්වහන්සේගේ ශුද්ධ වූ පුකට විමේත් සංකේතය වශයෙන් සර්ව සාධාරණ ය.

එසේ ම "ඔබගේ ආත්මය ශුද්ධාත්මයෙන් අභිෂේක කරනු ලබන තාක්" යන, බහුපුකාර ස්ක්ලේරෝසිස් ¹ රෝගයෙන් පෙළුණු රෝගියා පිළිබඳව යොදා ඇති වෳවහාරය ද නියම කිස්තියානි එකෙකි. එහෙත් එහි ඇති අර්ථය එනම් තමාගේ දිවෘත්වය අවබෝධ කිරීමෙන් පසුව එන නව ජීව පුවාහය යන්න ලෝකයේ ඇති, යෝග භාවනා ගැන ඉගැන්වෙන සියලු ආගම්වල දී නාතා පුකාර උපමා රූපකවලින් පුකාශ කර නිබේ. මෙසේ කේසි කියැවීම්, කිස්තු - සංඥා ගැන කියන විට සිදු වන්නේ කිස්තියානි සම්පුදාය යෙහි ඇති වූ අයට හොඳට ම පිළිගත හැකි වචනය යෙදීමයි. කෙසේ හෝ මේ වචනයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ, තවත් නොයෙක් නම් යෙදිය හැකි මානසික තත්ත්වයෙක් හෝ අවස්ථාවෙකි.

අධ්‍යාත්ම සංඥාව හෙවත් නිස්තු සංඥාව ලබා ගැනීම පුසාද නියාමයයි. එයින් කර්ම විපාක විදීම දිය කර හරිනු ලැබේ.<sup>2</sup> යේසු තුමාගේ වචනවලින් කියනවා නම් අධ්‍යාත්ම සංඥාව "නියාමය සපුරා ලයි" එයින් කියැවෙන්නේ ඒ නිසා මුල් කර්මයේ හේතුව වූ වරද නැති කෙරෙන බවයි. එය යේසුතුමා කියනවා ඇත්තේ මෙසේ යෑ "මා එන්නේ අධ්‍යාත්ම සංඥාවෙන් නියාමය කියාවේ යොදවන හැටි ඉගැන්වීමට මිස එය විනාශ කිරීමට නොවේ."

එහෙත් මේ සංඥාව සම්පූර්ණයෙන් ඇති කර ගැනීම දුෂ්කරය. ඒත් කියැවීමෙකින් මෙසේ කියැවේ. "දේව ශක්ති සංඥාවට කෙටි පාරක් නැති බව මතක නබා ගන්න. එය ඔබගේම විඤ්ඤාණයේ කොටසෙකි. එහෙත් එය සරල පුාර්ථනා මාතුයෙකින් ලබා ගත නො හැකි ය. ඒ පිළිබඳ හුදු උචමනාවෙක් හා බලාපොරොත්තුවෙක්, බොහෝ විට ඇති වේ. එපමණෙකින් එය ලබාගත නොහැකි ය. ඒ සඳහා මානසික කියා මාර්ගයෙකින්

 <sup>1. 146</sup> පිට
 2. කර්ම සපයකර දොනය ගැන සිතත්ත.

ආඛ්‍යාත්මික සතායේ කියාවට නැඟීමක් තිබිය යුතු ය. දර්ශන දකින්නන් ද සංඛ්‍යා තේරුම් කරන්නන් ද තාරකා පාඨකයන් ද කුමක් කිවත් අධ්‍යාත්ම විදහවෙහි කෙටි පාරවල් නැත. මිනිසුනට කොතෙක් පෙළඹීම් තිබුණන් මේවායින් පමණක් චේතනාව පාලනය නොවේ. ජීවිතය උගත හැක්කේ ආත්මය තුළිනි. එය කියා පෑ යුත්තෙක් නොවේ. එය උගත යුත්තෙකි."

නෑ බෑ නොකියා සිටීම, භාවනාව, යාව්ඤාව, ආගමික ඉන්ථ ඉගෙනීම සද්ගුණ පුගුණ කිරීම, සමාජයට සේවය කිරීම යන මෙවා අමුතු සංඥාවක් ලබා ගැනීම සඳහා කියැවීම්වලින් නීතර හොඳ යයි නියම කර ඇති දේ ය. එහෙත් නියම අභිවාද්ධිය යාන්නික වශයෙන් ඇති කර ගත නො හැකි ය. හදවන අවශ්ය පමණට මෘදු කර ගෙන නැති නම් මේ පුගුණ කිරීම නිෂ්ඵල වනු ඇත. නියම පරිතසාග චේතනාවෙන් තොර නම්, ඒවා ඒකාන්තයෙන් ම නිෂ්එලය. හික්මවීම් වශයෙන්, ඒවායේ වටිනාකමෙක් ඇත, යෝජනා කිරීම් වශයෙන් ඒවායේ පුතිඵල ඇත. ඒවා ආත්මය නියම මඟ තබයි. එහෙත් බාලාංශ අවස්ථාවේ සිටින අපුමාණ ආත්ම වනා ම උසස් විදහලයකට ගැවීමට ඒවාට බැරි ය. සියලු මනුෂයෙන් එක් ජීවිත කාලයක් තුළ දී සකල සත්ත්වයන් කෙරෙහි පහළ වූ මහා මෛතිය ඇති කර ගැනීමට තරම් ආධාහත්මික වශයෙන් දියුණු නැත. කිස්තු-සංඥාවේ සාරය එබඳු මෛහියයි. කර්ම ණයෙන් නිදහස ලබා <sup>ම</sup>දත්තේ ඒ මෙමිනියයි.

සන්ධි ඉදිමිමේ රෝහයෙන් පෙඑණු තරුණයා සම්බන්ධ සිද්ධියේ දී ඔහුට මෙය ඇති කර ගත නොහැකි බව, (කේසිගේ) තොරතුරු මූලාශුය" දන සිටි බව පෙනේ. ඒ නිසා කේසි, ඉන්දිය පද්ධතියෙන් සියලු හැකි කම දන්නා වූ ද බොරු බලාපොරොත්තු වලින් තම රෝගියා නොමඟ නො යවත්නා සි ද වෛදාවරයකුගේ අවංක භාවයෙන් මෙසේ කියයි. "සහනයක් ඇති කර ගත හැකි නමුත් සම්පූර්ණ සුවයක් ඇති කර ගත නොහැකි ය."

එහෙත් ඔහු, කරුණු එතෙකින් අත හරින්නේ නැත. මෙළි දීන් තවත් මෙබඳු නිදසුන්වල දීන්, හේ කායික පුතිකාර කුළු යෝජනා කරයි. මෙසේ සම්පූර්ණ සුවයක් ලබා ගත හැකි වූවත් නැතත් ආතුරයාට ඔහුගේ පීඩාව යටපත් කර ගැනීම සඳහා කියාත්මක උත්සාහයක් ගැනීමට උපදෙස් දෙනු ලැබේ. ඒ කියා මාර්ගයේ දී උගත්තට ලැබෙන ඉවැසීම, ධෛර්යය, ස්ථිරත්වය හා නිහතමානීත්වය ආදී අන් සියලු සද්ගුණත්, කර්ම ණය ගෙවීමට අවශස සද්ගුණ දියුණුවට උපනිශුය වශයෙන් හෝ හේතු වේ. ඒ නිසා කර්ම විපාක කෙරෙහි නිප්කිය ආකල්පයක් දියුණු කරනු වෙනුවට කියැවීමවලින් වේගවත් සපුණ කියාකාරිත්වයකට වෛර්ය ලැබෙන බව පැහැදිලි ය.

මේ ප්‍රතිකාර කුමයේ ඇති තවත් වැදගත් අංගයෙක් නම් ප්‍රද්ගලයනට ඔවුන්ගේ දියුණු වීම තත්ත්වයට අනුව උපදෙස් දිය යුතු බව කේසි දන සිටීමයි. මානසික ප්‍රතිකාර තේරුම් ගැනීමට අසමර්ථ වූ ද ඒවාට විරුද්ධ වූ ද පුද්ගලයනට තනි කර මානසික ප්‍රතිකාර කුම යෝජනා කර නැත. ඇලෙක්සිස් කැරද් නම් විදහඥයාගේ Man the Unknown හා The Voyage to Lourder යන පොත්වල ඇති සාක්ෂයෙට අනුව, තද ආගමික භක්තියක් ඇති බොහෝ පුද්ගලයන් ලූර්දු පුරයේ වන්දනා ස්ථානය ළඟ දී පිළිකාවලිනුත් තවත් අසාධන සේ පෙනෙන රෝගවලිනුත් සුවය ලබා ඇත. මේ සුවපත් වීම් සතා යයි පිළිගත්තත් එතරම් ශුද්ධාවක් නැති, එබඳු මානසික ආකල්පයක් හා කායික පක්ෂයට ශාප කිරීමට තරම් සූදානමක් ද නැති පුද්ගලයන් පිළිබඳව එබඳු සුවපත් වීම බලාපොරොත්තු වීමට කිසි ම ඉඩෙක් නැත.

කේසිගේ කායික කියැවීම් රාශියක් තුලනාත්ම<mark>කව</mark> හැදෑරීමේ දී ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ විශ්වාසවල තරාතිරම <mark>කේසි</mark> හැම විට ම පිළිගෙන ඇති බව පැහැදිලිව දක්නට ලැබේ. විශේෂ රෝග බොහොමයෙක දී ඇතැම් පුද්ගලයනට අදහසක් යෝජනා කිරීම මාතුයෙකින් සුවයක් ලබා ගත හැකි බව පැහැදිලිය. යෝජනාවේ පුදුම බලයන් යටි සිතේ කීකරුකමන් එබඳු ය. එහෙත් ඒ රෝගයේ ම අන් නිදසුන්වල දී ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ අවිදහව, සැකය හෝ කිසියම් භෞතික දෘෂ්ටියෙක නදින් ගිලීම යන කරුණු නිසා ඒ කුමයෙන් ම සුවයක් ලබා ගැනීමට නොහැකි වූ බව පෙනෙන්නට තිබේ. ඔවුනට කායික පුතිකාර නියම කිරීම වඩා හොඳ බව කේසි පිළිගෙන තිබේ.

මහා යෝගියකුගේ හක්තිමත් ශිෂායකු පිළිබඳ ව හින්දු ආචාර්යවරුන් විසින් කියා ඇති පුරාණ කතාන්තරයක් මෙහි දී සිහිපත් කිරීම සුදුසු ය. පුාතිහාර්ය කිරීම පිළිබඳ මූලික උපදේශ මේ ශිෂායාට දෙන ලදී. මේ දසෘ ශිෂායා විවෙකී ව කල් යවා අවුරුදු දහයකට පසු ව තම ආචාර්යවරයා වෙත පෙරළා ආවේය. "ඔබ පසු හිය අවුරුදුවල දී කුමක් කරමින් සිටියා ද " සි යෝගියා සාදරයෙන් ඇසුවේ ය. "ජලයේ ඇවිදිය හැකි සේ මගේ මනස පාලනය කර ගන්නට උගත්තෙමැ" සි ශිෂායා තරමෙක ආඩම්බරයෙකින් යුතුව කීයේ ය. "මා පිය දරුව, ඔබ නිකරුණේ කාලය නාස්ති කර තිබේ. ඔරුකාරයාට පැන්ස දෙකක් දී ජ්ගොඩට යන්නට පුළුවන් බව දන්නේ නැද්ද " සි යෝගියා කනගාටුවෙන් ඇසුවේ ය.

ශත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ මානසික බල වගාවට කැප වූ මනුෂා වර්ගයක් විසින් කියා ඇති මේ කථාවෙහි රෝග ම්තිකාරය පිළිබඳ සියලු කායික උපායවලට විරුද්ධ වන අය ' විසින් ගැඹුරින් සලකා බැලිය යුතු වූ වෘවෙහාර ඥානයෙක් <sup>ඇත.</sup> තනිකර මානසික පුතිකාරයක් ලබා ගැනීමට උත්සාහ <sup>ගැ</sup>නීම පුශංසා කටයුතු වූ ද දිරි ගන්වනසුලු වූ ද එකක් බව සහතිකයි. කිස්තියානි විදහව<sup>4</sup>, ආගමික විදහව<sup>2</sup>, ඒකතාව<sup>3</sup> හා එබඳු අධහන්මවාදී වහපොර, මනස බොහෝ රෝගවල මූලය බවත් ඒ නිසා ම බොහෝ පුතිකාරවල ද මූලය වන බවත් මහජනයාට අවබෝධ කරවීමට බොහෝ කටයුතු කර ඇත. කෙසේ හෝ රෝගය මානසික මූලයෙකින් ඇති නොවන අවස්ථා ද ඇති බවත් රෝග මූලය කුමක් වූවත් කායික පුතිකාරය මානසික පුතිකාරයට වඩා යහපන් වන අවස්ථා ද ඇති බවත් විත්ත කාය විකින්සාවේ<sup>4</sup> දී පිළිගෙන ඇති පරිදි අධහන්ම විදහාවේ දී පිළිගැනීම සුදුසු ය.

කේසිගේ පුතිකාර කුමසේ තුබූ තවත් වැදගත් අංශයෙක් නම්, අන්තිමට බලන විට එක් පුතිකාර කුමයක් තවත් පුතිකාර කුමයකට වැඩියෙන් ආධානත්මික යයි නොපිළිගැනීමයි. සියලු පුතිකාර කුමවලට එක් දිවාමෙය පුතවයෙක් ඇත.

තද පිට රුජාවක් තුබු එක් ස්තියක් තමා විසින් ලබා ගත යුත්තේ කායික සංස්කරණ ද නැතහොත් ආධ්‍යාත්මික පුතිකාර දයි වීමසුවා ය. කියැවීමෙන් ඇගේ පුශ්නයට පිළිතුරු ලැබුණේ මතු දක්වෙන අයුරිනි;

"මෙයින් වැඩි හරියක් මානසික වශයෙන් යටපත් කර ගත හැකි ය. එහෙත් වෙනස් කම ඇති වන හැටියට ඒවාව මුහුණ දිය යුතු ය. වේදනාව ඉතා අධික නම ශාරීරික අවශාතාවට සරිලන සංස්කරණයක් හෝ පුතිකාරයක් ලබා ගන්න. ශාරීරික හා මානසික පුතිකාර අතර නියම වෙනසෙක් නැත. කොයි පුතිකාර කුමයේ දීන් යහපත ලැබෙන්නේ එක ම පුභවයෙනි. සමහර පුද්ගලයන් සිතන්නාක් මෙන් ඒවා පරස්තර විරෝධී නොවේ.

<sup>1.</sup> Christian Science 2.Religious Science

Unity (මේ තුන ම භෞතික පක්ෂය ගැන නොසලකන ආගමික වනපාරය)

<sup>4. 101</sup> පිට බලන්න.

ස්වාමින් වහන්සේ සියලු මිනිසුන් සුවපත් කෙළේ එක් ආකාරයෙකින් ද ? සමහර අයට උන් වහන්සේ යාන්තුක උපකුම නොයෙදු සේක් ද ? අනාසෙනට දහම් පණිවිඩය යවන්නට යයි නොකී සේක් ද ? තවන් සමහරුනට නිකම් ම කට වචනය නොයේදු සේක් ද? මේ පුථම මූල ධර්මය, මේ පුනිෂ්ඨාව, මනක තබා ගන්න. ඔබේ දෙවියන් වහන්සේ එක් කෙනෙක් ම ය.

ඒ නිසා කාය මනස් හා ආත්ම යන හැම ක්ෂේතුයෙක ම ඒ ඒකත්වයට සරිලන පදමෙක් ඇත. හැම අංශයෙක ම ඊට අයත් ගුණ හා සීමා ඇත. පූර්ණ ඒකත්වය ඇත්තේ උන්වහන්සේ කෙරෙහි ය.

අවුැරුලු 10 ක් නිස්සේ සන්ධී ඉදිමීමෙන් පෙළුණු පුවත්පත් කරුවෙක් පීටස්බර්ශ්හී වී ය. ඔහු කායික පුනිකාරවලට වැඩියෙන් දිය කෙළේ ආධපාත්මික පුතිකාරවලට ය. ඔහුගේ රුධීර ධාවනය හා ලෙ පහවීම අධික කිරීමට ජල විකිත්සක කුමත් ! පාරජාම්බුල කිරණ පුතිකාරත් <sup>2</sup> නියම කරන ලදී. ඔහුට මෙසේ කියා තිබේ.

"ලබා ගත හැකි හැම සුවයෙක් ම ඇත්තේ ඔබ තුළ ය. හැම සුවයෙක් ම එන්නේ දිවාත්වයෙනි. ඔබගේ රෝග සුව කරන්නේ කවරෙක් ද ? ජගත් සම්පාදනයේ මූලයයි.

මේ හැම පුභවයෙක් ම එන්නේ එක් මහා පුභවයෙකිනි. යෙදීම්වලින් සිදුවන්නේ ශරීරයේ පරමාණු පුබුද්ධ කිරීම පමණි. හැම සෛලයක් ම පූර්ණ විශ්වයක් බඳු ය.

ශරිරයක් කෙරෙහි කියාත්මක වන බලපෑම් ඖෂධයෙන් හෝ යාත්තික උපකුමවලින් හෝ ජල වීකිත්සාවෙන් හෝ වෙන, මොන ම දේකින් හෝ ආවත් ඒ එන්නේ එක් මහා පුහවයෙකිනි. ඒ මහා පුහවය නම් ජීවයයි.

Hydrotherapy treatments (- ජලය භාවිතයෙන් කෙරෙන පිළියම විශේෂයක්)

<sup>2.</sup> Ultraviolet ray treatments (• ඇසව නොපෙතෙන කිරණ වර්ගයක් යොදා කරන පිළිසම විශශ්ෂයෙක්.)

කේසිගේ විකින්සක දර්ශනවාදය සම්බන්ධයෙන් තවත් එක් කරුණක් සදහන් කළ යුතුව ඇත. පරම වූ අර්ථයෙකින් බලන විට හැම කාර්ය කාරණ සම්බන්ධයක් ම ඇත්තේ, දෙවියන් වහන්සේ ගේ වේවයි, මිනිසාගේ වේවයි සිතෙක ම ය. එහෙත් අප භෞතික දුවායේ බෙහෙවින් ශිලී ශිය ලෝකයෙක වාසය කරන නිසාත්, අනේක ආත්ම සමූහවලත් අනේක වනපාද මාර්ගවලන් මැදී වී සිටින නිසාත් අපට විවිධ කාර්ය කාරණ සම්බන්ධතා මට්ටම්වලින් පුයෝජන ගත හැකි ව ඇත. එසේ ම ඒවා ද අප කෙරෙහි බලපායි.

නිදසුනක් ගනිමු. අපි හෝටලයකට ගොස් පිළුණු කිරී යෙදු කැමක් ගත් නිසා කුණු කිරී විෂ වීමෙක් අසනීප වූවා යයි සිතමු. ඇතැම් මනෝ විගාහකයන් හා ආධනාත්මක චින්තකයන් මේ රෝග මානසික හේතුවක් නිසා ඇති වූවෙකැයි කියනු ඇත. සමහර විට මේ රෝගය ජීවිතයේ ඇති කිසියම් තත්ත්වයක් සිතින් ඉවත ලීමෙක පුතිඵලයක් ලෙස ඔවුනට පෙනෙනු ඇත. ඔවුන්ගේ තර්කය දිගට ගෙන ගියහොත් අපට බැස ගන්නව සිදු වන යුක්ති සහගත නිගමනය නම් ඒ හෝටලයේ ඒ කැම තොගය කෑ 250 කට අධික වූ සෑම දෙන ම ඒ මානසික පුතික්ෂේපයෙන් යුතු ව සිටි බව ය. ඔවුන් ඒ හෝටලයට ගියේ සමහර විට යටී සිතේ බලපෑම් නිසා වමනය ඇති වූයේ ඇයි ද යන්නට නිදහසට කරුණක් ලබනු සඳහා විය හැකි ය

ජීවීතයේ දී අපට සිදුවන ඉතා කුඩා දේවල් පවා සිදු වන්නේ මානසික හේතු නිසා ම යයි කියනවා නම් අපට සිදු වන්නේ එබඳු නිගමනයකට බැසීමට ය. සමහර විට මේ නිගමනය කොතරම් දුරස්ථ සේ පෙනුණත් හරි යන්නටත් ඉඩ තිබේ. කේසි කියැවීම්වල සාක්කිවලට අනුව, මේ ලෝකරේ බොහෝ සිද්ධි අදාෂ්ට බලයක් නිසා සිදු වන බව පෙනෙයි. ඒ

<sup>1.</sup> Analysts.

නිසා ඉහත සඳහන් නිගමනය සතහ වන්නට බැරි යයි අපට තිව නො හැකි ය. ඒ කෙසේ වෙතත්, 250 කට වැඩි දෙනකුට කුණු වූ දුවා පුයෝජනයට ගත් බක්කරයකුගේ නො සැලකිල්ල නිසා හෝ මුදල් කෑදර කම නිසා හෝ දුක් විඳින්නට සිදු වූවා <sub>අයි</sub> සිනිම වඩා සහේතුක ය. කුණු වූ කිරි යොදයේ <mark>නි</mark>බු විෂ සහිත වූ රසායනික දුවය ඔවුන්ගේ ආමාශය තුළ වූ දුවය **කෙරෙහි** බලපාන්නට ඇත, මේ සිද්ධිය හුදෙක් කායික මට්ටමෙහි දී සිදු වන්නෙකි. මනුෂායන් වශයෙන් අද අප ජීවත් චන්නේ භෞ**තික** ලෝකයෙක ය. මේ ලෝකයෙහි දී රසායනික වූ ද ජීව විදහන්මක වු ද යාන්තික වූ ද සාමාජික වූ ද ගෝතික හා ආර්ථික වූ ද බොහෝ නියාම ධර්ම අප කෙරෙහි බලපායි. ඒවායින් අපට හානි නො කළ හැකි තත්ත්වයක් ලබා ගැනීමට වැඩියෙන් පෙට ඒ පිළිබඳව කළ හැකි යමක් නැති බව පිළිගැනීම වඩා තාත්වික වූ ද වඩා පළල් වූ ද මතය බව පෙනේ. මේ නිසා කේසි, තනිකර කායික වූ තත්ත්වයකට හොඳ යයි කීවේ ත<mark>නිකර</mark> තායික වූ පුතිකාරයෙකි. වියෙව සාමානා විෂ නාශකයෙක් හොද ය. නැල්මට නැවීම හොඳ ය. හොඳ දේශගුණයක් ලැබීමට කළ යුත්තේ වෙත පුදේශයක වාසයට යෑම ය.

වීදියෙක දී වැටී අතක් කැඩෙන්නේ කවර හෙයින් ද ? මානසික වෛදා විදහඥයන් විසින් හා චිත්ත කාය චිකිත්සක විශේෂඥයන් විසින් පුමාණවත් ව පෙන්නා ඇති ලෙසින් 'අත්තරාය පුවණතා' චිත්ත ගතියක් හෝ පුමාණ පුද්ගල ගතියක් හෝ නිසා ද?

වැටීමට හේතු වූයේ, කැඩුණු පදික වේදිකාවක් හෝ <sup>තොසැලැ</sup>කිලිමත් කොල්ලකුගේ නෙරා ගිය බයිසිකල් රෝදයක් <sup>හෝ</sup> විය හැකි ය. ඊට වඩා සංකීර්ණ වූ හේතුවක් එහි <sup>තො</sup>හිබෙන්නට පුළුවන, එසේ නම් අභාගේතර හේතුවක්

l. "accident - prone" temperament (අනතුරට නැමුණු ගනිය.)

සෙවීමට ආත්මය පරීකෂා කළ යුතු නොවේ. කොයි හැටි වුව<mark>ත්</mark> යෝජනා කිරීම, සහතික කිරීම¹ සිතින් මවා ගැනීම² යාච්ඤා කිරීම, ඇදහීම යන මානසික උපකුම, ඇට බිදීමේ හේතුම කුමක් වුවත් සන්ධි වීම ඉක්මන් තරයි.' මෙසේ වීමට ඇති චිත්ත කායික හේතු අප තව ම හරි හැටි දන්නේ නැත. එහෙත් නිදන කේසි විසින් පවසා ඇති සිතුවිල්ලක් සිහියට ගැනීම සුදුසු ය. "නිතර ම ලෝක නිර්මාණයේ දී පවා අහඹු සිදු වේ." මේ ගුඪ වාකපය, සිදු වන හැම දෙයක් ම කිසියම් තනි හේතුඵල වාදයකට පවරා දීමෙන් අප වළක්වා ලීමට සමන් විය යුතු ය,

කේසි කියැවීම්වල එන කායික පිළියම් තුම, හේතුඵලවාද<mark>ය</mark> පිළිබඳ අදහස්වලින් නොර ව තනිකර ගත්තත් සිත් අලවනසුලුය. කර්ම විපාක රෝගවල දීන් කර්මය ගැන කිසි ම සඳහනක් නොකළ රෝගවල දීත් එක සේ නියම කරන ලද මේ පුතිකාර කුම වෙන ම ගෙන හැදෑරීමට සුදුසු ය. වෛදෳවරයකු සෙයින් මේ "නොරතුරු මූලාහුය" ද පුතිකාර කුම තෝරා ගැනීමේ දී අතිශයින් සර්ව සංගුාහක වී ඇත. කියැවීම්වලින් නියම කොට ඇති පුතිකාර ලැයිස්තුවට ආහාරය, වනයාමය, ඖෂධය, විවැමින් වර්ගය, ශලාකර්මය, පලා වර්ග හා පලා වර්ග මිශුණය, සම්බාහනය', අස්ථිවිකින්සාව, ජල චිතින්සාව, විදුපුත් චිකින්සාව හා රේඩියෝ ඇක්ටීව් උපකරණය<sup>්</sup> හා වේට සෙල් උපකරණ**ය**් යයි නම් කරන ලද උපකරණ ද ඇතුළත් ය.

අවසානයට සඳහන් කරන කුම දෙක' එක් වීදියෙකින් කේසිගේ ම නිපැදවීම් ය. ඒවා තනා ගැනීමට කේසිගෙන් උපදෙස් ලැබුණේ නො ඉල්වන ලදුව ය. පසුව සිය ගණන් රෝගවල දී ඒවා භාවිතයට ගන්නට නියම කරන ලදී.

I. Affirmation

<sup>2.</sup> Visualisation

<sup>3.</sup> මැතිරීම ගැන සිතන්න.

<sup>4, &</sup>quot;මසාප්" කිරීම

Radio-active appliance
 Wet-cell appliance

<sup>7.</sup> රේඛ්යෝ - ඇක්ටීව් උපතරණය හා වෙට්පෙල් උපකරණය යන දෙක.

අස්ථි-විකිත්සාවේ ඇති රෝග නාශක හා නිවාරක අගයන් නිතර අවධාරණය කර තිබේ. ළදරු ඇස් ගායේ සිට දාරක පුසුතිය තෙක් වූ විවිධ ආබාධවල දී මේ භාවිතයෙන් පුදුම පුතිඵල ලැබුණු බව වාර්තා වී තිබේ.

තවත් මෙබඳු අමුතු පුතිකාර තුම කේසි කියැවීම්වලින් මතු වී ඇත. උගත් වෛදාවරුන් වීසින් බලාපොරොත්තු තබා ගත නො හැකි යයි ඉවත ලන ලද රෝගීන් සම්බන්ධයෙන් ඒ පුතිකාර තුමවලින් ලැබුණු පුතිඵල පිළිබඳ සාකාභ පරිකා කොට ඉදිරිපත් කිරීමත් වීවිධ රෝගයන්හි දී කරන ලද පුතිකාරයන්ගේ පුධාන ලකුණෙ මතු කර ගැනීමත් වෛදා විදහ විෂයෙහි ලබන ලද හික්මීමක් ඇති සුදුසු පරීක්ෂකයකු වීසින් කළ යුතුව ඇති කාර්යයෙකි.

මෙතෙක් අප විසින් පරිකෘණයට පානු කළ කරුණුවලින්, යෝජනා කෙරෙන නව මහා විකිත්සා දර්ශනවාදයෙකත් මිනිසා පිළිබඳ ඒකාබද්ධ නව මහා විදහාවෙකත් දළ සටහනෙක් ඇත. මිනිසා වනාහී කයය, මනසය, ආත්මයය යන මූලික අංශ කුනෙකින් නැනුණු ඒකකයක් බව පෙනේ.! මිනිසාගේ මේ ව්විධාංගය දිවහත්වයේ තින්ව ස්වභාවයෙන් <sup>2</sup> ලැබුණාක් බඳු ය. තව ද ඒ තුන මිනිසා විසින් ශත වර්ෂ ගණනාවක් තිස්සේ දියුණු කරන ලද වෛදහ විදහව, මනෝ විදහව හා ආගම යන මහා ඥානකායනුයෙහි පිළිබිඩු ව ඇත. මේ ශාඛානුය මෙතෙක් ශමන් කොට ඇත්තේ වෙන් වූ ද බොහෝ විට ගැටෙන්නා වූ ද මාර්ගවල ය. එහෙත් මේ වෙන්වීම හා ගැටීම මිනිසාගේ නමා පිළිබඳ වූ අවිදහව නිසා ම වත්නට හොඳට ම ඉඩ තිබේ.

පාලි සුතුයන් හි එන ඔලාරික, මනෝමය හා වික්‍රක්‍රයක්‍රය යන ආත්ම්භාව තුන ගැන සිතන්න.

විත්වය නම් පියා ය. පුනුයා ය. ශුද්ධාත්මය ය යන තුනයි. කොන්ස්තන්හිනු හටතෙහි "පිතු පුත් වීදියෙන තෙවක් එක් පුර වදිම් අදරින" යනු කියා ඇත්තේ මේ සඳහා ය.

සමහර විට වෛදසවරයාත් මනෝ විදසාඥයාත් සහිවරයාත් එක ම පරීකෂණාගාරයේ එකට වැඩ කරන්නන් විය හැකි යු එකම මෘදු මැට්ටේ ඇඹුම්කරුවන් තිදෙනකුත් විය හැකි යු එක ම දෙව් ගිනි මැළයේ මොළවන්නන් විය හැකි ය.

## 9

## මනෝවිදහාවේ නව මානයෙක්'

පුතේලිකා විසඳිම උපදෙස් ලැබිය හැකි විනෝද කිඩාවෙකි. ළමා පුතේලිකා විසඳීම බොහොමයෙක වැදගත් තර්ක ශාස්තීය මූල ධර්මයක් ගැබ ව තිබේ. පුහේලිකාවලින් සියල්ලට ම වඩා වැදගත් වන්නේ මිනිසාගේ ඒකත්වයේ, පුහවයේ හා නිශ්ඨාවේ පුතේලිකාවයි. මේ පුහේලිකාවෙහි දී අපට සාමානා ශිනිකුරු පුහේලිකාවෙකින් ලබා ගත් ඥානයක් පුයෝජනයට ගත හැකි වනු ඇත.

මේ ගිනිකුරු පුතේලිකාවේ දී කෙනකුට ගිනිකුරු හයක් දී ඒවායින් සමපාද තිකෝණ සහරෙක දළ සටහන තනන්නට යයි කියනු ලැබේ. ඔහු විශ්වාසයෙන් යුතු ව ගිනිකුරු විකෝණාකාර ව හැඩ ගසනවා ඇත. එහෙත් ඔහුගේ ආත්ම ව්ශ්වාසය, ඉක්මනිත් ම අතුරුදහන් වෙයි. අන්තිමේ දී ඔහු විසඳුම් සෙවීමේ බලාපොරොත්තුව අත හරිනවා ඇත. ගිනිකුරු මාත දෙකෙකින් නොව තුනෙකින් <sup>2</sup> භාවිත කළ යුතු යයි ඔහුට

<sup>1.</sup> Dimension

මාන දෙක නම් දිග හා පළලස, තුනත් වන්නේ උපත් ගත් විටය.

සිතෙන තාක්, ගැටලුව විසදිය හැකි තොවේ. ඔහු විසින් කළ යුත්තේ නිරර්ථක ව සම තල තිකෝණ සෑදීම නොව කෙළින් සිටි පිරැම්ඩයක් තැනීමයි.

එක්තරා අර්ථයෙකින් මිනිසා පිළිබඳ පුහේලිකාව ද ගිනිකුරු ගැටලුවට සම කළ හැකි ය. අමුතු මානයක් එක්කර ගන්නේ නැති ව, ඒ කියන්නේ, අතීත ජීවිත පිළිබඳ කාලයේ මානය පුයෝජනයට නො ගෙන, මිනිසාට තමා තේරුම ගත හැකි බවෙක් නො පෙනේ.

මිනිස් සිරුරේ උපතත් මරණයක් සාමානායෙන් මිනිසාගේ ආරම්භය හා අන්තය ලෙස සලකනු ලැබේ. මිනිසෙකැයි කීමට තනිකර සිරුරක් පමණක් නොව ආත්මයකුත් අවශා වන බවත් එසේ ම මේ ආත්මය උපතින් පෙර ද මරණින් මකු ද පවතින බවත්, විදහනුකුල ව පෙන්වා දීය හැකි නම්, මේ සොයා ගැනීමෙන් මනෝ විදහව සම්පූර්ණයෙන් ම පුතිසංස්කරණය වනු ඇත. මෙය හරියට ම පොළොවේ මතු පිට සිට බීම ගැබ ගැඹුරු තලයකට මහා පතලයක් බැසීම බඳු වනු ඇත. මේ සොයා ගැනීම සමග සසඳන විට නමිත 'අගාධ' මනෝවිදහව' සැතපුම් දෙකක තෙල් පතලයක් සමග සැසැඳීමේ දී ලූනු ගෙඩියක් සිටුවීමට හාරන ලද අගල් දෙකෙක වළක් මෙන් නො ගැඹුරු වනු ඇත.

පළමු කොට ම එබඳු කාල මානයෙක එක්වීමෙන් චරිත ලක්ෂණ පිළිබඳ මිනිසාගේ අවබෝධය පළල් වෙයි. මතෝ විදහඥයන් විසින් කාලයක් තිස්සේ චරිතය තැනීමට ඉවහර් වන ගතිගුණ පිළිබඳ සංඛන ලේඛනාත්මක වූත්, චිකිත්සාගාරිත වූත්, මනා හැදරිම් කර ඇත. මේ හැදෑරීම් මිනිස් මනජේ කෞශලයෙට ඇති ස්මාරක ය. පුද්ගලයන් වැඩෙහි යෙදීමේ

 <sup>&#</sup>x27;Depth' Psychology ගැඹර මනෝවිදපාව - මෙය යටී සිත ගැන පිරික්සයි.

දීන් වාත්තිය මාර්ග දේශකත්වයෙහි දී හා චිකිත්සාගාරික මෙනාවිදහාවේ දින්, මේවායින් ලැබී ඇති පුායෝගික පුයෝජන අපමණ ය. එහෙත් තව ම ඒවායින් පෙනෙත්නේ මීනිසාගේ නො පළල් ඉදිරි පස පමණී.

පුත්රජන්මවාදය පිළිගැනීමෙන් මිනිසාගේ නො පෙනෙන පසුබිමට වැටෙන්නේ මහා ආලෝක ධාරාවෙකි. නො පෙනෙන පසු බිම නම් ඉකුත් ව ගිය ආත්මභාවයි. මෙසේ ආලෝක වූ භූමියෙහි ඊට ම අයත් වූ, සින් අලවනසුලු, අසිරිමත් අලංකාරයෙක් ඇත. එහෙත් එහි පුධාන ම වැදගත් කම ඇත්තේ වර්තමානයේ ඇති ගති ගුණ, සමර්ථතා හා ආකල්ප යන මේවායින් නැනුණු මහා ගංගාවට එකතු වන හෙමින් යන කුඩා ඇළ දොළ දක්තට ලැබීමෙහි ය.

උපමාව වෙනස් කොට ද දක්විය හැකි ය. පාවෙන අයිස් කන්දෙක දිය මතු පිට ඇත්තේ නවයෙන් එකකි. ඉතිරි නවයෙන් අට ඇත්තේ දිය යට ය. මනෝවිදහාඥයන් විසින් මෙතෙක් දඩි ආයාසයෙකින් පරීක්ෂා කරමින් සිටියේ මතු වූ නවයෙන් එකය. පුනර්ජන්මවාදයෙන්, යට තුබු ඉතිරි නවයෙන් අවත් මතු කළාක් බදුය.

කේසි ලිපි ගොනුවලින් මේ අතිරේක වූ කාල මානය පිළිබද අපමණ නිදසුන් සපයනු ලැබේ. චරිනය විවරණය කරන ආකාරය පිළිබඳ නිදසුන්වලින් ද කේසි ලිපි ගොනු පිරී ඇත. එක් කියැවීමෙක දී හනිබල් වීසින් සිරකරුවකු ලෙස අල්ලා ගෙන බලයෙන් වෙළඳ යාතුා පැදවීමට යොදන ලද පුරාතන පිංශ සොල්දාදුවකු ගැන කේසි කියා තිබේ. කළු පැහැති ඕවර්සියර්වරුන් විසින් ඔහුට සලකන ලද්දේ ක්රූර ලෙස ය. අත්තිමේ දී ඔවුන්ගෙන් එකෙක් ඔහුට පහර දී ඔහු මරා දම්මේය. මෙය සිදු වූයේ ජීවිත තුනකට ඉහත දී ය. ඒ දඬි වේදනාකර අත්දකීමෙන් ඇති වූ කළු මිනිසුන් පිළිබඳ ද්වේෂය ඔහුගේ ගැඹුරු යට් සිතෙහි ශත වර්ෂ විසි දෙකකට වැඩි කාලයක් පැවැත්තේ ය. මොහුගේ මෑත ම ජන්මය සිදු වූයේ අලබාමා ගොවියකු ලෙස ය. මුළු ජීවිත කාලය තුළ දී ම හේ දරුණු වෛරයෙකින් යුතු ව නීහෝවරුනට ද්වේෂ කෙළේ ය. වරක් හේ සුදු මිනිසුන්ගේ උසස් කම හුවා දක්වීමට සංගමයක් ද පිහිටුවා ගත්තේ ය.

මෙය එක් ජීවිතයෙකින් තවත් ජීවිතයකට ආකල්පයක් ගමන් කිරීම පිළිබද හොඳ නිදසුනෙකි. ජීවිත කියැවීම ලි8 ගොනුවල මෙබඳු නිදසුන් බොහෝ ගණනෙක් ඇත. එක් පුවත්පත් ලේඛිකාවකට දිගු කලක් තිස්සේ, තද සෙම්ටික් වී විරෝධී ආකල්පයක් නිවුණේ ය. ඇය පිළිබඳ ජීවිත කියවීමේ දී මේය පලස්තීනයේ දී ලබන ලද අත්දකිමෙකින් ඇති වූවක් බව දන ගන්නට ලැබීණි. එකල්හි ඕ තම අසල්වාසී යුදෙව්වත් සමග නිතර බිහිසුණු ගැටුම් වල පැවලැවුණු සැමරිටානුවක් වූවා ය.

තිස් අව හැවිරිදි අවිවාහක ස්තුියකව ඇගේ ජීවිත කාලය තුළ දී පේම සම්බන්ධතා කීපයක් තුබූ නමුත් කිසි දිනෙක දී වත් විවාහයකට ඇතුළු වීමට නො හැකි විය. එසේ වීමට හේතුව පිරිමින් පිළිබඳ ඈ තුළ පැවැති තද අවිශ්වාසයයි. මේ බිය ඇති

<sup>1.</sup> මේතැන දින් වෙනත් නොයෙක් නැත්වල දින් කේසි නියම ආත්මභාව පෙසි සලකා ඇති බව පෙනෙන්නේ මේ ලෝකයෙහි ලබන ආත්ම භාවය. පෙසි ජන්ම අත්තරාතව වශයෙන් සැලකුවා විය හැකි ය. ප්‍රවිච ජන්ම පිළිබඳ වෙනත් වාර්තාවලින් ද අන්තරාතව ස්වභාවයෙක් හෙළි වෙයි. ඇතැම් බෞද්ධ නිකාය ද අන්තරා තවවාදය පිළිගෙන තිබේ. මහාවිතාරික පෙරමාදය මේ හෙයට විරුද්ධ ය.

සෙම්වික් යන්න යුදෙව, අරාබ, පුරාතන ඇපිරියානු ලිනිශියානු ආදී ජීන පුවාහයන් රාශියක් සඳහා සෙදෙන විශේෂණයෙකි.

<sup>.</sup> පැමරිටානුවෝ නම් පලස්හිතයේ දිස්තික්කයක් වන සමේරියාවේ වැසිසේය.

නු ඇත්තේ අනිත අත්දකීමෙකිනි. පූර්ව ජන්මයෙක දී ඇමග් <sub>ස්වා</sub>මියා කුරුස යුද්ධවලට ¹ යෑමට ඇය අත හැර ගියේ ය.

එක් ස්තියකට ආගමික විශ්වාසයන් පිළිබඳ, කැපී පෙනෙන ඉවැසීමක් තිබුණේ ය. මහම්මදිකයන් අතර කුරුස පුද්ධකරුවකු වශයෙන් සිටි තාලයේ දී ඇය මේ ගුණය ඇති කර ගත් බව ඇයට කියා තිබේ. අනා ලබ්ධික මනුෂායන් හමුවීම නිසා, ඇයට පළමු වරට, විඥානවාදයක් ධෛර්යය හා කරුණාවත්, තිස්තියානි නො වූවන් අතර ද පවතින බව දූන ගන්නට ලැබුණේ ය. මේ කාවැදීම කොතරම් බලගතු වූවා ද යන ගොත්, කල් පවතින ආගමික ඉවැසීමෙක් ඈ තුළ ඉතිරි විය.

ආගමික කරුණු පිළිබඳ ව බොහෝ සෙයින් සංගයවාදියකු වූ දන්වීම ලියන්නෙක් ද කුරුස පුද්ධකාරයකු වී සිටියේ ය. ඔහුට ආශුය කරන්නට ලැබුණු පුද්ගලයන්ගේ පැවැති ආගමික ඉතිඥා හා පුතිපත්තිය අතර වූ පරස්පර විරෝධයෙන් ඔහු කොතරම කලකිරී සිටියා ද යනහොත් ඔහු තුළ බාහිර ආගමික ඉතිඥා පිළිබඳ තද අවිශ්වාසයෙක් ඇති විය.

මෙහි දී අපට ජාතිය කෙරෙහි ද, විරුද්ධ ලිංගිකයන් කෙරෙහි ද, ආගම කෙරෙහි ද, කියා ආකල්ප තුන් වර්ගයක් ලැබී ඇත. මේවාට පදනම වැටී ඇති බව පෙනෙන්නේ පූර්ව ජන්මයෙකදී ය. මේ හැම නිදසුනෙක දී ම එබඳු පුතිකියාවක් ඇතිවීම සදහා සමකාලින පරිසරගත හේතු ඇති වීම ද ස්වාභාවිකය. නිශෝවරුනට ද්වේෂ කළ මිනිසා 1853 දී ජන්මය ලැබුයේ දක්ෂිණ දේශයේ ය. ඔහුගේ පරිසරයේ චාරිතුවලින් හා සම්පුදායවලින් ජාති ආධිපතා රසයේ බීජය වැඩිමට ලැබුණේ සාරවත් භුමියෙකි. කියන ලද අනෙක් නිදසුන්වල දීත්, කේසි

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. කුරුස යුද්ධ නම නිස්තුස් වහන්සේගේ ජාත භුමිය වන ජෙරුසලම මහම්මදිකයන්ගෙන් බේරා ගැනීමට මධා කාලයේ දී කි්ස්තියානින් විසින් කරන ලද යුද්ධ ය.

ලිපි ගොනුවල ඇති වෙනත් නොයෙක් නිදසුන්වල දීත්, ඒ ඒ ආකල්ප මතු වීමට සුදුසු සමකාලීන හේතු තිබිණැයි තර්ක කළ හැකි ය. එහෙන් ඇතැම් අයගේ ආකල්ප වල ඇති සැර ගතිය නිසාත්, ඒ පරිසරයේ ම ඇති දුඩි වූ ඇතැම් අයට ඒ ආකල්ප ඇති නොවන නිසාත්, මීට වඩා ගැඹුරු වූ අනා හේතුවක් ද ඇතැයි සලකන්නට සිදු වේ.

පුද්ගලයකුගේ පුධාන ජීවිත ආකල්ප සට සිතෙන් මතු වේ ය යන්නෙහි දී මානසික වෛදප විදහඥයෝ ඒකමතික වෙති. පුනර්ජන්මවාදයෙන් කෙරෙන්නේ, අතීත ජීවිත අද්දකීම්වල කියාකාරීන්වයන් ඇතුළත් වන සේ සට සිතේ පැතිරීම පුමාණස විශාල කිරීම පමණෙකි. කායික රෝහවල දී මෙන් මෙහි දී ද නිදානය සොයා ගැනීමට වහල් වන වඩා දික් වූ සීමාවෙක් අමුතුවෙන් එකතුව ඇත.

ආකල්ප මෙන් ම මිනිසුන්ගේ ඇති රුච් අරුචිකම් හා ඇලීම් ද මනුපෘ චරිතයේ වැදගත් අංශය ආත්මසංරක්ෂණය් පුජනනය් හා ආධිපතයේ යන මෙවා පිළිබඳ මූලික සහජාශය්, අපගේ ජීවිත වල වඩා මතු පිටින් ඇති ඇලීම සමග කිව්වුවෙන් පවලැවී ඇත. මූලික අවශානා සියලු මිනිසුනට පොදු නමුත් මේ ආවේගයන් නන් වැදෑරුම් මිනිසුන් කෙරෙහි ඇලීම් භා උද්යෝග වශයෙන් පුකාශයට පත්වන කුමයෙහි විශාල විවිධත්වයෙක් ඇත.

නිදසුනක් වශයෙන් දරුවන් පස් දෙනකුන් ඇති එක පවුලක් ගනිමු. එක් දරුවකු සමනළයන් කෙරෙහි විශේෂ ඇල්මක් දක්වනු ඇත. තවෙකකු සංගීතය කෙරෙහි ද නෙවැන්නා ගණිත ශාස්තුය කෙරෙහි ද සතර වැන්නා විතු කර්මය කෙරෙහි ද පස් වැන්නා දශකාරකම් කෙරෙහි ද ඇලුම් දක්වනු ඇත. දක්ෂතාවේ

<sup>1.</sup> Self-preservation

<sup>2.</sup> Reproduction

<sup>3.</sup> Mastery

<sup>4.</sup> Instincts

හා අාකල්පයේ මේ විවිධත්වය සඳහා සාමාන්‍‍‍‍යෙන් දෙනු ලබන මනෝවිදහාත්මක විවරණය නම්, එක් එක් පුද්ගලයාගේ නිර්මිතිය ප්‍රධාන වශයෙන් ඔහුගේ ප්‍රවේණාණුවල් පාරම්පරික දායාදයෙන් නිශ්චිත වේ ය යනුයි. ඔහුගේ පවුල් පරිසරයේ අද්දකිම හා තත්ත්වයක් පිළිබඳ මනෝවිගුහික් සාධක ද් දෙවැනි කැනට එය කෙරෙහි බලපායි. එක්තරා දුරක් යන තුරු මේ විවරණය බෙහෙවින් යුක්ති යුක්ත ය. එහෙත් අනීත ජන්ම ඇතුළු කරගත් පරීක්ෂණ ක්ෂේතයක් ඇත්තකුට මෙය කිසි සේත් පුමාණවත් නො වේ, කේසි කියැවීම වලින් දක්ෂතා හා ඇලීම පිහිටුවනු ලබන්නේ මුතුන් මින්තන්ගේ පාරම්පර්යය කෙරෙහි නොව ආත්මයාගේ පාරම්පර්යය කෙරෙහි ය. නිදසුනක් වශයෙන්, අප විසින් ගන්නා ලද පස් දෙනාගේ පවුලෙහි වර්තමාන නැමීමට පදනම් වූ අනීත ජන්ම හේතු තිබිය යුතු ය.

අතිත ජන්මයන්හි දී හටගත් ඇලීම පිළිබඳ දක්වෙන නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල එයි. එක්තරා නිව්යෝක් දන්න වෛද්‍යවරයකු උපන්නේත් වැඩුණේත් අගනුවර ම ය. ඔහු දනට සාර්ථකව වෘත්තිය කර ගෙන යන්නේත් එහි ම ය. ඔහුගේ පවුලේ සාමාජිකයෝ පරම්පරා ගණනක් ම නාගරිකයෝ වූහ. ඔහු වෘත්තියෙන් ප්‍රීතිමත් ව නගර ජීවිතයෙහි සෝන්සුක ව ව්සන නමුදු ඔහුට වරින් වර තුවක්කුවක් බිලිපිත්නක් ගෙන ගං හෝ කෙත් වතු ඔහුල පිටිසරට ගොස් වන මැද තනි ව කුඩාරම් බැඳ නතර වීමට තද ආශාවෙක් ඇති වෙයි. ස්වභාව ධර්මය කෙරෙහිත්, එළිමහන් ජීවිතය කෙරෙහිත්, ඇති මේ කද උනන්දුව, . අස්වාභාවික නොවන නමුත් ඔහුගේ නාගරික ගතිය සමඟ එය ගළපාලීම දුෂ්කරය. එහෙත් පුනර්ජන්ම වාදය පිළිගත හොත්,

<sup>1.</sup> පුවෙසි + අණු • genes

<sup>2.</sup> Psychoanalytic Factors

<sup>3.</sup> Heredity

එය පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැකි වෙයි. ඔහු ගැන කරන ලද කේසි කියැවීමට අනුව හේ පූර්වජන්මයේ දී ඩෙන්මාර්තු වැසියෙකි. ඔහු ඇමරිකාවට ආවේ ඕලන්දතාරයන් එරට පදිංචියට ආ මූල් කාලයේ ය. නව ජේර්සියේ ! ඔහු වාසය කළේ ගං හෝ පොකුණු හා මඩ වතුරු ආදියෙන් යුක්ත පුදේශයකය, සතුනට උගුල් අටවන්නෙක් වූ හේ ලොම් වෙළඳාම කෙළේ ය. වර්තමාන ජීවිතයේ පුධාන ජීවිත කාර්යය සඳහා ගං හෝවලට හා කැලෑවලට ඇති වූ ආශාව යටපත් කර ගත යුතු විය. එහෙත් එය ඔහු තුළ නො නැයී පැවැතුණේ ය.

බොහෝ දෙනා ඇතැම් විශේෂ භූමි පුදේශවලට තුද ඇල්මක් දක්වති. කේසි කියැවීම්වලට අනුව බොහෝ විට එබදු ඇලීම් ඇති වන්නේ පූර්ව ජන්මයන්හි දී ඒ පුදේශයන්හි සිදු වූ පුිතිමත් වාසයන් නිසා ය. නිදසුනෙක් මෙසේ ය. නැගෙනහිර වෙරළේ සිටි එක්තරා ව්යාපාරිකාවකට එක්සන් ජනපදවල නිරීත දිග කොටසට සෑමට අවුරුදු ගණනාවක් හිස්සේ ම තද ආශාවෙක් පැවැතිණි. අන්තිමේ දී ඕ එය ඉටුකර ගන්නා ය. දන් ඈ වාසය කරන්නේ නව මෙක්සිකෝවේ ය. ඕ එහි හෝටල් ව්යාපාරිකාවකි කියැවීමට අනුව ඈට රටේ මේ පුදේශය පිළිබඳ පූර්ව අද්දකීම් දෙකක් ලැබී ඇත. අනරතුර ඉකුත් වූ ශත වර්ෂ කිපය තුළ ම මේ ආශාව දිගට පැවැති තිබේ.

පිළිවෙළින් දකුණු මුහුදු දිවයින්වලට<sup>2</sup> නව ඔර්**ලියන්** දිවයින්වල<sup>3</sup> ඉන්දියාවට හා චීනයට විශේෂ ඇල්මක් තුළි පුද්ගලයන් සතර දෙනකුට ඔවුන් ඒ ඒ රටවලට ආශා කරන්නේ පූර්ව ජන්මවල දී ඇති වූ අද්දකීම නිසා යයි කියා තිබේ.

ඇතැම් කලා හා වෘත්ති පිළිබඳ ඇලීම ද, මේ අයුරින් <sup>ම</sup> අතීත ආත්මභාවලට ගෙන ගොස් තිබේ. ශුික නෘතායෙ <mark>හා</mark> නාටාය පිළිබඳ ව එක් ස්තුියකට තුබූ බලවත් ඇලීම ඇති වූ<mark>යේ</mark> ඒ කලා දියුණු ව පැවැති සමයෙක ගිිසියේ දී ලැබූ ආත්මභාවයෙකිනි. පරසිත් දනීම පිළිබඳ ව එක් ළමයකුගේ තුබූ තද ඇලීමේ පදනම වැටුණේ. පූර්වජන්මයෙක දී අත්ලන්තිසයෙහි මනෝවිදහාව හා චිත්ත සංකුමණය¹ පිළිබඳ ආවාර්යවරයකු වශයෙන් කියා කළ අවස්ථාවෙක දී ය. අහස් ගමන් පිළිබඳ පිස්සුවක් තරමට බලගතු වූ ඇලීමක් තුබූ රුමත් දරියකගේ ඒ උනන්දුවට පදනම වැටුණේ ද ගුවන් නියමුවෙකු හා සංකුමණ උපදේශකයකු වශයෙන් ලැබූ අත්ලන්තියානු අද්දකීමෙකිනි. කොර වූ දරුවනට උපකාර කිරීමට ආශා කළ එක් ස්තියකගේ ඒ උනන්දුව ඇති වූයේ පලස්තිනියානු ආත්ම භාවයෙක දී ය. එකල සේපුතුමාගේ ඉගැන්වීම අනුගමනය කළ ඔ කොරුනට හා රෝගීනට උපකාර කිරීමට පටන් ගත්තාය. වෙක්නෝ කුැසි වනපාරයෙහි අවුරුදු ගණනාවක් වැඩ කළ ගවෙනෙ ඉංජිනේරුවෙක්, පූර්වජන්මයෙක දී විදහනුකූල රාෂ්ටු පාලනයෙහි නියුක්ත වූ අත්ලන්තියානුවෙක් විය.

අතිත ජීවිතවලින් එන මේ ඇලීම, පුසිද්ධ පුද්ගලයන්ගේ ජීවිතවල විශේෂයෙන් පැහැදිලි ව දක්නට ලැබෙන බව පෙනේ. අපට මෙහි දී පදනම් කර ගැනීම සඳහා එබදු පුද්ගලයන් පිළිබඳව කරන ලද කේසිගේ කියැවීම නැත. අප ඒ ගැන යමක් කියන්නේ දන ගන්නට ලැබී ඇති ජීවිත කථා සිද්ධීන් කේසිගේ කියැවීම්වලට අනුව තේරුම් කිරීමෙනි.

නිදසුනක් වශයෙන් හයින්රිශ් ශ්ලීමාන් 3 නම් වූ ජර්මන් පූරාවිදසාඥයා ගැන සලකන්න. වැළැලුණු ටෝයි නගරයේ නස්ටාවශිස්ට සොයා ගෙන, මහා හෝමරික වීර කාවසෙට

<sup>1</sup> Thought - transmission (- බාහිර උපායක් නැතිව සිතෙකින් සිතකට අදහස් ගැවීමු.)

කර්මාන්තාදිය ශිල්ප විදහඥයන් විසින් පාලනය කළ යුතුය යන අදහස දරු විභාපාරයෙක්.

<sup>3.</sup> Heinrich Schliemann

ඓතිහාසික පදනමක් සපයා දුන්නේ ඔහු ය. හේ උතුරු ජර්මානු ගමෙක දුප්පත් කුලගුරකුගේ පුතෙකි. කුඩා කාලයේ සිව ම ඉලියඩ් කථාවෙන් විශිකාත ව සිටි හේ ශුික භාෂාව ඉගෙනීමුව ආශා කෙළේ ය.

ශ්රීමාන් මේ ජීවිතයේ මුල් අවුරුදු තිස්පහ ඇතුළත, තමාලි පසු කාලයේ දී තම පුරා විදහන්මක වූ බලාපොරොන්තුව ඉවු කර ගැනීමට වහල් වූ භාගයය ගොඩනඟා ගන්නේ ය. අසාමානා භාෂාවේදියකු වූ හේ ගීකයන්ගේ භාෂාව කෙරෙහි පමණක් නොව හැම දෙයක් කෙරෙහි ම විශේෂ ඇල්මක් දක්වී ය. පසු කාලයෙක දී හේ සල්ලාපයේ දී පවා හෝමරික ආමන්තුණ පද යොදන්නට පුරුදු ව සිටියේ ය. ඔහු නම පුතු බෞතීස්ම කිරීම සඳහා ගීක පුජකවරයකුට දීමට පෙර හෝමර්ගේ පොත් කොපියක් ඔහුගේ හිසට ඉහළින් අල්ලා සිටි බවත් හෝමරික ගින ගායනය කළ බවත් ඔහු පිළිබඳ ජීවිත කථාවෙක සඳහන් වෙයි. මේ ඔහුගේ තුබූ පමණ ඉක්මවූ විශේෂ උනන්දු සිය ගණනින් එකෙක් පමණි. මෙබඳු පමණ ඉක්මවූ උනන්දුවක් තේරුම ගත හැකි වන්නේ, එය තමා සුබිත ව සිටි යුගයක් සිහිපත් කොට, ඒ පරිසරයෙහි ම නැවත ජීවත් වීමට යන්න දරන, ආත්මයෙක ගෙදර යැමේ ආශාවක් වශයෙන් දකින කෙනකුට ය.

මේ වර්ගයේ කොතෙකුත් නිදසුන් ජීවිත කථාවලින් ලබා ගත හැකි ය. ලැප්කාඩියෝ හේරන් <sup>2</sup> නම් ලේඛකයා පිළිබඳ සිද්ධිය ද තවත් සිත් අලවන නිදසුතෙකි. අයිරිශ් පියකුගේ භ ගික මවකගේ පුතකු වශයෙන් අයෝනියානු දිවයිනෙක උපන් හේර්න්, ශුීසියෙන් එංගලන්තයවත්, අමෙරිකාවටත්, බටහිර පුංශ ඉන්දියානු දුපත්වලටත් හියේ ය. ඔහුට අන්තිමේ දි තම ආධානත්මක නිවාසය සොයා ගත හැකි වූයේ ජපානයේ දීය මෙහි දී ඔහු ජපත් ස්තියක ආවාහ කොට ගෙන ජපන් නමකුත්

<sup>1.</sup> Pastor

භාවිත කරමින් ජපන් පාසලෙක ගුරුවරයෙක් විය. ජපන් මනය හසු කර ගැනීමට ඔහුගේ තුබූ විස්මය ජනත අන්තර්ඥානයත්, ජපන් සාහිතයය අපර දිගවත් අපරදිග සාහිතයෙ ජපානයටත් තේරුම් කරදීමට ඔහුගේ තුබූ විශේෂ ශක්තියත් පූර්ව ජපන් ජන්මයෙක පුරෝහයක් ලෙස සැලකුවනොත් එතරම් විශේෂ ලෙස නො පෙනෙනවා ඇත. ඔහුට එය නැවත පණ නො ගන්වා නො සිටිය හැකි විය.

ටී. ඊ. ලෝරන්ස් අරාබින් ගැන විස්තර දක්වීමටත් අරාබියකු ලෙස ජීවත් වීමටත්, පුදුම ශක්තියක් තුඩු මිනිසකු පිළිබද නිදසුනෙකි. එක් ජීවිත කථාකාරයකු විසින් කියා ඇති පරිදි, ඔහුගේ ඒ ශක්තිය රුධිරගත වූවෙකි. ඔහු කිසි දිනෙක තම ඉංගීසි මාතෘ භූමියෙහි දී හෝ තම පවුලෙහි දී හෝ පුිතියෙන් නො සිටියේ ය. කුරුස පුද්ධ ගැනත් මධානොලීන මාලිගා හා බළකොටු ගැනත්, උගන්නට නො ලැබුණා නම්, පාසල ඔහුට වඩයෙකි. ඇතැම් වීට ඔහු පූර්ව ජන්මයෙක දී මධානොලීන අරාබියුද්ධෝපාය දක්ෂයකු ව සිට තම යට් සිතින් සිතා ගත් ජීවිතාවරය ඉටු වන්නට කලින් මිය යන්නට ඇත. අරාබි යුද්ධ නායකයකු ලෙස ලෝරන්ස් ලැබූ විස්මය ජනක සාව්ථකත්වය තේරුම ගත යුත්තේ ඒ මධානොලීන පූර්ව නිර්භීත කියාවේ පාරපුවේතියක් ලෙස විය හැකි ය.

මෙවැනි විදේශීය ඇලීම දක්නට ලැබෙන්නේ මහා පුරුෂයන් හා මහා පුරුප සමානයන් සම්බන්ධයෙන් පමණක් තො වේ. අපේ සාමානෂ අසල්වාසීන් තුළ ද ඇලීම දක්නට ලැබේ.

ඇලීම හා ආකල්ප වැනි වූ ගතිගුණ චරිත විගුහයෙක <sup>ඇති</sup> වැදගත් අංගයන් හා ඒවායේ අතීත සම්භවය පිළිබඳ සින් <sup>ඇද</sup> ගන්නා නිදර්ශන රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවලින් අපව <sup>ලැබේ</sup>. කිසියම් මැදි බවහිර ධන කුවේරයකුගේ බ්රිය, ආඥාදායක ස්වරූපයක් ඇති උඩඟු තැනැත්තියක් වූවා ය. ඈ ආදි ඕහායෝවේ පාඨශාලාචාර්යවරියක වශයෙන් සිටි බවත්, පලස්තීනයෙහි හා භාරතයෙහි ලැබූ ජන්මයන්හි දී අධිකාරියකු ගේ තත්ත්වය ඉසුලු බවත්, හෙළි කළ ජීවිත කියැවීම වර්තමාත නැම්ම ඒ පූර්ව ජීවිතවලට සම්බන්ධ කෙළේ ය.

ළදරු කල සිට ම අභිශයින් නාර්කික වූ මනසක් තුබූ ගැටවරයෙක් තියුණු විචාර ශක්තියක් දක්වීය. ඔහුට ඒ ශක්තිය ඇති වූයේ මහා ඇල්fපුඩ රජු විසින් ජූරියේ විනිශ්චය ආරම්භ කළ කාලයේ නීතිඥයකු වශයෙන් සිටිය දී හා තවත් ජන්මයෙක දී පර්සියාවේ විනිශ්චයකාරයකු වශයෙන් සිටිය දී ය.

විරාගී නැමීම තුබූ එක්තරා ස්තියක් දහනව වන සිය වසේ මුල් භාගයේ දී ලැබූ කියැවීම අනුව ඇය මීට සූර්ව ජීවිතයෙහි දී ආගමික අරණා සේනාසනයෙක නායිකාවක් වූවා ය. තම පුසිද්ධ පවුලට අපකිර්තියක් ගෙන දෙන තරමට බීමව ඇබ්බැහි වූ එක් ධනවත් තරුණයකු මේ දුර්වලතාවට පදනම දමා ගත්තේ රන් සොයා යන කාලයේ දී දුරාචාරවලට වැටීමෙකිති.

මීව සමාන සිය ගණනක් නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවලින් සොයා ගත හැකි ය. පුද්ගල අසමතා මනෝවිදපාව ගැනත් එහි හදාරනු ලබන පුශ්ත ගැනත් දන්නා ඕනෑම කෙනකුව, මේ කරුණු සතා නම්, මෙයින් ලැබෙන අසමතා තුළින් මනෝවිදපාවට අලුත් ගැඹුරක් හා පළල් බවක් ලැබෙන බව පිළිගැනීමට සිදු චෙයි.

කරුණේ ගැටලුව මෙයයි. නවීන මනෝවිදහාව. මනුෂායන් අතරත ඇති වෙනස්කම්, පළමු වැනි ව මා පියන්ණේ පුවේණාණු වලින් <sup>2</sup> ද දෙවැනි ව පරිසරගන බලපෑම්වලින් දී

<sup>1.</sup> Psychology of Individual Differences

<sup>2.</sup> The genes of the parents (900@ + 00)

නිශ්චය වෙතැයි පිළිගනි. එහෙත් පුතර්ජන්මවාදයට අනුව ආර්ම්පර්යයත්, පරිසරයන් යන දෙක ම අතිත කර්මවල පුතිඵලය. එමෙන් ම ඊට අනුව ආත්මයේ හැම ගුණයක් ම මාපියන්ගෙන් සංකුමණ වූවක් වෙනවාට වැඩියෙන් තමා විසින් ම රැස් කරන ලද්දෙක් වේ.

පාරම්පර්යවාදයෙහි සාමානයයෙන් නො පිළිගන්නා ලද වරදෙක් ඇත. මේ වාදයෙන් ජීව විදහන්මක ධර්මනාවෙකින් මානසිත ධර්මනාවක් නිපදවිය හැකි යයි පිළිගනු ලැබේ. අයින්ස් වයින්ගේ අවතාජ නිර්භීතත්වය ("ඔබ සාපේක්ෂතාව අනාවරණය කර ගන්නේ කෙසේ ද?" "පිළිගත් පිද්ධාන්තයකට අභියෝග කිරීමෙනි!") සිහිපත් කොට පාරම්පර්ය වාදයට පදනම් වූ ඒ මුලික පිළිගැනීමට අභියෝග කළ යුතු ය. සිත කය දෙකෙහි සම්බන්ධතාව පිළිබඳව මිනිසාගේ දුනීම තව ම ළපටි අවස්ථාවෙක පවතින බව පිළිගත යුතු ය. එහෙත් මානසික ධර්මතාවෙක තිපැදීම සඳහා පූර්ව වූ මානසික ධර්මතාවක් හේතු වෙතැයි පිළිගැනීම මතෝම්දහත්මක වශයෙන් වඩා යුක්ති පුක්ත වන බව පෙනේ. "වර්තමාන ඔබ මුළුමනින් ම ඔබ මුලින් සිනා ඇති දෙයෙහි එලයෙකැ ීසි බුදුහු වදාළහ. ඉතා උසස් වූ ද බෙහෙවින් මතෝවිදහත්මක වූ ද ආගමක් වන බුදු සමයෙහි පුනර්භවවාදය, පුධාන ඉගැන්වීමෙකි. මිනිසාගේ ගුණ, අතීත ජීවිතයන්හි දී සිදු වූ ඔහුගේ සිතීම්වල හා කැරුම්වල පුතිඵලයක් බව බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉගැන්වූහ. හුදෙක් ශාන්තික වූ දෘෂ්ටියෙකින් බලන කල, නැවත නැවත කරන ලද පුද්ගල උත්සාහයට පමණක් පුද්ගල සමර්ථතාව විවරණය කළ හැකි යයි තර්ක කිරීම යුක්ති යුක්ත බව පෙනේ. එසේ නම්' වර්තමානයේ මනුෂා දක්ෂතාවල වෙනස්කම්, අතිත මනුෂා උත්සාහයේ වෙනස්කම් නිසා ඇති වේ යයි තර්ක කළ යුතු වේ.

පෙරදිග චින්තනය තද ආශාවෙකින් හදාරන, භින්දු බයිබලය වන හගවත් - හිතාව භක්තියෙන් කියවන රැල්ස් චෝල්ඩෝ එමර්සන් <sup>1</sup> මේ සංකල්පය හොඳින් තේරුම් ගෙන සිටියේ ය. ඔහු ලියා ඇති බොහෝ දේවලින් ඉහියෙන් ඇගවෙන මේ සංකල්පය, අද්දකීම පිළිබඳව ඔහු කර ඇති නිබන්ධනයෙන් විශේෂයෙන් පැහැදිලි වේ. නිබන්ධනය ආරම්භ වන්නේ මෙසේය.

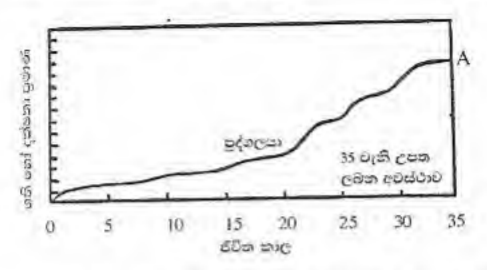
"අප සිටින්නේ කොහේ ද ? කෙළවරක් නො පෙනෙන ගුණියෙක මැදයි. ඊට කෙළවරක් ඇතැයි ද අපි නො සිනමු.

පිතිදි අපට, අප පඩි පෙළෙක සිටින බව දුන ගන්නව ලැබේ. අපට පහළ අප නැග ඇතැයි පෙනෙන පඩි ඇත. මේවා අපට නො පෙනෙන මානයේ ඉහළට යයි. එහෙත් පැරණි විශ්වාසවලට අනුව, අප ඇතුළු වන දොරටුව ළඟ සිට, කේලාම් කීමෙන් අප වළක්වනු සඳහා, අපට පාතාල ශංගා ජලය දෙන අධිවත්ථ දේවතාවා සැරට බදුන පිළියෙළ කළා ය.' දුන් අපව මේ මද්දහනේ දීන්, නිදීමත පළවා හැරිය නො හැකි ය."

එමර්සන් විසින් යොදා ඇති "ලොකිය" යන වචනය සියලු ජීවිතයන්හි ඇති පරිණාමි ස්වභාවයට ඉහි කරන්නෙකි. ඔහුගේ පඩි පෙළේ උපමාවෙන් ජීවිතය ඉදිරියට යන කල මනුෂා සමර්ථනා, දියුණුවට යන්නේ කෙසේ ද යන්න ඉතා විසිතුරු අයුරෙකින් දක්වෙයි. ගතිගුණවලන් සමර්ථනාවලන් වැඩිම පඩි පෙළක් බඳු අවිච්ඡින්න වූවක් බව කේසි කියැවීම්වලට අනුව පෙනේ. මේ නිසා ඊට අවිච්ඡින්නනා මූල ධර්මය යයි නම් කරමු. මෙය පහත එන අයුරින් රූප සටහනකින් දක්විය හැකි ය.

<sup>1.</sup> Ralph Waldo Emerson

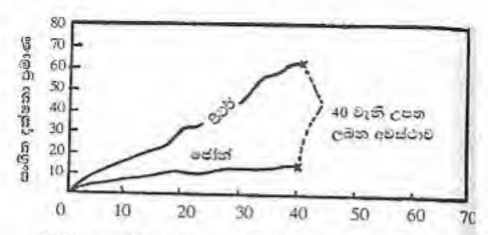
පැරණි ශික කථාවකට අනුව හේඩිස් (Hades) නම් වූ පාතාල ලෝකයේහි ලදී (Lethe) නම් ගහෙක් ඇත. මළවුන්තේ ආත්ම මේ ශපතහි ජලය පාතය කළ යුතු විය, මේ නිසා අභිතය සම්පූර්ණයෙන් ම අමතක වී යයි.



ඉහත දක්වූ සටහනින් පුද්ගලයකු (අවංකකම, ධෛර්යය, පරාර්ථකාමය වැනි) ගුණයක් හෝ (සංගීත කෞශලනය, විනු කලා ගක්තිය, ගණිත පුතිවේධය වැනි) සමර්ථතාවක් හෝ ලබා ගනිමින් කුමයෙන් දියුණු වන ආකාරය දක්වේ. නිදසුනක් වගයෙන් මෙහි දක්වන ලද පුද්ගලයාගේ සංගීත සමර්ථතා දියුණුව ගැන සලකා බැලුව හොත් I වැනි ජීවිකයේ දී ඔහු භාවිත කරන්නට ඇත්තේ පාථමික සංගීතෝපකරණයක් සමහර විට බට නළාවක් විය හැකි ය. 2, 3, හා 4 වන ජීවිතවල දී ඔහු සංගීත සමර්ථතාවට අවශ්‍ය සයි සලකනු ලබන ලයමානය් රිද්මය, ස්වර මාධූර්යය ස්මරණයේ ආදී වූ අංගයන්ගෙන් කුමයෙන් සංවර්ධනය වන සංස්කෘති යුගවලට අයත් තවත් සංගීත භාණ්ඩ භාවිත කරන්නට ඇත. නිස්පස් වැනි ජන්මයෙහි ඔහු උපදින්තේ විස්මය ජනක සංගීත සමර්ථතාවෙකින් සිතුව ය.

පුද්ගල අසමතා මතෝවිදපාවට, මේ සංකල්පයෙන් දෙනු ලබන නව ගැඹුර, පහත දක්වෙන සටහනින් තව දුරටත් පැහැදිලි වෙයි. මෙහි ජෝන් හා පිටර් යන දෙදෙනා හතුළිස් වැනි ජන්මය තෙක් සංගීත සමර්ථතාව සම්බන්ධයෙන් සසඳනු ලැබේ.

I. Pitch



පීටර් නමැති පුද්ගලයා අතීත ජන්ම බොහෝ ගණනක් සංගීතයට කැප කොට ඇති බව සටහනින් පෙනේ. ජෝන් එයට එතරම් සැලැකිල්ලක් දක්වා නැත. සංගීත සමර්ථතාව පිළිබඳ අපේ අත්තනෝමතික පරිමාණයට අනුව 60 අතිවිශිෂ්ටයාගේ තත්ත්වය ලෙස ගෙන තිබේ. දන් පීටර් උපතින් ම සංගීතය පිළිබඳ අති විශිෂ්ටයෙකි. ජෝන් සුළු ශක්තියක් ඇත්තෙකි. ඕනෑ ම මනුෂ්‍ය ශක්තියක් පිළිබඳ ව මෙබඳු සටහන් ඇදිය හැකි ය. මෙයින් පුද්ගල අසමතා පිළිබඳ විද්‍‍ණාවකට පදනම දමනු ලැබේ. උප්පත්තියේ දී ම මනුෂ්‍ය දක්ෂතාවන්ගේ ඇති වෙනස්කම්වල හේතුව මෙයින් පැහැදිලි වෙයි.!

කර්මවාදය පිළිගන්නා වූ බොහෝ දෙනා එය දඬුවම් වීදීමට හා දුක් වීදීමට පමණක් සම්බන්ධ කොට සිනන්නට පුරුදු වී සිටීම අභාගාපයෙකි. කර්ම යන වචනයේ හුදු වාචාාර්ථය හොඳ නරක යන දෙකට ම අයත් කිරීම යනු බව මතක තබා ගත යුතු ය. වසක්ත වූ විශ්වයෙහි ඇති හැම දෙයකට ම පුතිපක්ෂනාවක් හෙවත් සත් පක්ෂයක් හා අසත් පක්ෂයක් ඇත. කර්මය ද මින් පිට නො යයි. හැම කියාවක් ම යහපත් හෝ අයහපත් ද ආත්මාර්ථකාම හෝ පරාර්ථකාම ද විය හැකි බැව් පැහැදිලි ය. චරිතයක් හොඳ නම් එය දිගට යෑමෙන් වළක්වන්න දෙයෙක් නැත. මෙය දිගට ම වර්ධනය වන්නට බලයි. මේ

 <sup>&</sup>quot;කම්මං සත්තේ විභජනි යදිදං භීනප්පණිතතාය."

නිසා කලින් යෝජනා කළ පරිදි ඊට කර්මයේ අවිච්ඡින්නතා මුල ධර්ම යයි නම් කළ හැකි ය.' ඉදින් චරිතය අතිශයින් දුෂ්ට හෝ අපවිතු හෝ වේ නම් එය සකස් කර ගත යුතු ය. මෙය නියා පුතිකියා නියාමයෙන් ඉදිරියට යයි. මෙය කර්මයේ විපාකදායක මූලධර්මය යයි නම් කරමු.

කර්මයේ දුංඛදායක තෝලන (සමබර කරන) ශක්තියේ මාර්ගයෙන් විපාක දායක මූල ධර්මය, අප ආත්ම පාරිශුද්ධියේ පටු මඟට <sup>2</sup> නැවත ගෙන එයි. එහෙත් අපි අච්ච්ඡින්නතා මූල ධර්මයෙන් ඒ මඟ දිගේ ම බාධා රහිත ව නිසල ව ඉදිරියට යමු. අපි අපේ ආත්මය සඳහා වැඩි වැඩියෙන් උසස් වූ මන්දිර තනා ගනිමු. අවසානයේ දී අපි මෝක්ෂය ලබා ගනිමු.

<sup>1.</sup> කර්මය සඳහා අයදෙන වචනයක් වන සංස්කාර ශබ්දයෙන් මේ අදහස දෙනැයි සිහිය හැකි ය. (ඇම. හිරියන්න The Essentials of Indian Philosophy 49 පිට) වරක් කළ දෙය නැවත සිදු වන්නට බලයි, අච්චිඡින්නතා මූල ධර්මය යයි නම් කරන ලද්දේ මේ ගතියයි. කළ හොඳව භූභ ඵල ද නරකට අනිෂ්ට ඵල ද ලැබේ. විපාක දායක මූල ධර්මය යයි කීවේ මෙයට ය.

<sup>2.</sup> මෙය අන්තවලට නො ගිය මධ්යම පුතිපදාව ය.

## 10

## මනුෂා චරිත වර්ග

"ලලා්කයේ මනුපෘ වර්ග දෙකක් ඇත. මින් එක් වර්ගයෙක් මනුපෘ පුජාව දෙකකට බෙදයි. අනෙක් වර්ගය එසේ නො බෙදයි." මෙසේ කියන රොබර්ට බෙන්වලේ තම විස්මය ජනක හාස කථා කෞශලපයෙන් කරන ලද්දේ අනෙක් බොහෝ වර්ගීකරණ තරමට ම ගැළැපෙන වර්ගීකරණයක් ඉදිරිපත් කිරීම ය.

මෙහි දී හේ මෑතෙක සිටි මතෝවිදහාඥයන් අතර, මනුෂා වරිත පිළිබඳ ව පැවැති මූලික මතභේදයකට ඇඟිලි ගැසීමක්ද කරයි. ලෝකයේ සියලු මිනිසුන්, මනුෂා වර්ග කීපයකට බෙදන්නා වූ ද එසේ නො බෙදෙන්නා වූ ද මනෝවිදහාඥයෝ සිටිති, මෙයින් පුරම කොටස මනුෂා චරිත පිළිබඳ ව වර්ගවාදය" අනුගමන්ය කරති. දෙවැනි කොටස "ගුණවාදය" අනුගමනය කරති. මේ වාද දෙක ම මනුෂායන්ගේ ඇති වෙනස්කම් විශුහ කිරීමට යන්න දරයි,

අනායෙන් පිළිබඳ ව අපට ලැබෙන දෛනික අත්දකීම්වල දී අපි සියලු දෙනා ම අප විසින් ම තෝරා ගන්නා ලද සාර

<sup>1.</sup> Type theory

ධර්ම පද්ධතිවලට අනුව මනුෂායන් වර්ග කීපයකට බෙදා ගනිමු. සමාජ පියයෝ ද, සුවචයෝ ද, මිනුභාෂීහු ද, දුර්වචයෝ ද, ආන්මාර්ථකාමීහු ද, ආන්ම කේන්දිකයෝ ද අපට හමු වෙති. මනුෂායන් තමන් ම මූලික කණ්ඩායම්වලට වෙන් වෙතැයි ද බොහෝ මනෝවිදපාඥයන් විසින් නිගමනය කර ඇත. නමන් පිළිගත් ඒ වර්ග සඳහා විදහනුකුල වූ පදනමක් පිහිටුවා ගැනීමට ඔවුන් යන්න දරීම ස්වාභාවික ය. මේ දෘෂ්ටිය නිසා බොහෝ වර්ගවාද පහළව ඇත. සුං, ' ස්පැන්ගර්, ' කෙවශ්මර් ', රොසනොෆ් ' යන මොවුන්ගේ වර්ගවාද පුධාන වෙයි. මේ හැම වාදයක් ම සැලකිය යුතු විදපා ගෞරවයකට සුදුසු ය.

නැණවත් විනිස්වයකාරයකු මෙන් පුනර්ජන්මවාදය, චරිත පිළිබඳ ගුණවාදය, වර්ගවාදය යන දෙකට ම රුකුල් දෙයි. එසේ ම ඒ දෙකේ ම ඇති අඩු පාඩුකම් ද පෙන්වා දෙයි. කේසි කියැවීමවල ආලෝකයෙන් අප එක් වර්ගවාදයක් සැලැකිල්ලට ගතහොත් මෙය සිදු වන්නේ කෙසේ දයි අපට දක ගත හැකි වෙයි.

සමහර විට සාමානය මහජනයා අතර අතිපුසිද්ධ විදහතුකුල වර්ගවාදය, කාල් යුං විසින් ඇති කරන ලද වර්ගවාදය විය හැකි ය. එය අන්තර්නත බහිර්නත වර්ගවාදය ් යන නමින් හැඳින්වෙයි. මේ සංකල්පය පිළිබඳ යුංගේ මූල සංස්කරණයට අනුව, මනුපෘ චරිත අතර මූලික වෙනස ඇත්තේ ඔවුන් සැලකිලිමත් වන්නේ අභාගන්තර සතායන් කෙරෙහි ද නැති නම් බාහිර සනායන් කෙරෙහි ද යන්නෙහි ය. ඔහු තම කාර්යය සඳහා නෝරා ගත් වචනයන්ගේ මූල ලතින් රූපයෙන් , මේ බව දක්ක හැකි ය. "vert" යන්නේ නැමුණු යන අදහස ද

<sup>1.</sup> Jung

<sup>4.</sup> Rosanoff

<sup>2.</sup> Spranger

<sup>5.</sup> Introversion - Extraversion Typology

<sup>3.</sup> Kretschmer

'intro' යන්නේ ඇතුළට යන අදහස ද 'extra' යන්නේ පිටතුල යන අදහස ද ඇත. එහෙත් පුතර්ජන්ම වාදින්ගේ මනයෙන් සූං හෝ ඔහුට පසුව පැමිණි මනෝව්දහාඥයන් හෝ එක් පුද්ගලයකුට අදහළට නැමීමේ ස්වභාවයකුත් තවන් පුද්ගලයකුට පිටට නැමීමේ ස්වභාවයකුත් ඇති වූයේ කවර හෙයින් දයි සතුවුදායක ආකාරයෙනින්, අන්නීම වශයෙන් වීවරණය කර නැත. යූං විසිනුත් තවත් බොහෝ දෙනකුන් විසිනුත් මේ මූලික ආත්ම ස්වභාවවලට ජීව විදසාත්මක හේතු ඉදිරිපත් කොට තිබේ, අන් තැන දී මෙන් මෙහි දී ද පුනර්ජන්වොදී මතය නම් පූර්ව වර්තය පුධාන හේතුව වන අතර ජීව විදහන්මක හේතු දේවතියික වන බවයි.

අතිත ජන්මයෙක අද්දකීමක්, ඇතුළට නැමීමේ හුරු බවක් ඇති කරන්නේ කෙසේ ද යන්න කෙසි ලිපි ගොනුවල ඇති බොහෝ නිදසුන්වලින් පැහැදිලි කෙරෙයි. එබදු නිදසුන් පරීක්ෂා කිරීමේ දී, ඇතැම් මිනිස් ගති ගුණ අනා ජන්මයකට ගෙන යාමෙහි ලා, අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය කියාත්මක වන බව පැහැදිලි ව දක්නට ලැබේ.

සංගීතය පිළිබඳ තරමෙක දක්තොවක් තුබූ වයස විසි එකෙක විදහලයිය ශිෂාවකගේ නිදසුතෙන් මෙය හොඳින් පැහැදිලි වේ. ඕ සිත් ඇදගන්නාසුලු වූ නමුදු අතිශයින් ලජ්ජා වන බියගුලු තැනැත්තියක් වූවා ය. මිතුයන් සාදා ගැනීම ඇට දුෂ්කර කාර්යයෙක් විය. විදහලයේ සමාජයකට ඇතුළත් නො කර ගැනීම, ඇගේ සිත තවන සිද්ධියෙක් විය. මේ තරුණියගේ ජීවිතයේ මුල් කාලයේ තොරතුරු දන ගන්නට නැත. ඇ අන්තර්තත වර්ගයට අයත් තැනැත්තියක කිරීමේ හේතු ඇගේ පවුල් පරිසරයෙහි තිබෙන්නට ඇත. (අන්තර්නන වර්ගයට ඕවර්ස්පීට කියන්නේ සංකුචිත වර්ගය කියා ය.)

Contractive type. පංකුචිත යන්තේ අදහස හැකුළණු යනු ය. අන්තර්ගත් යන්තේ අදහස ඇතුළට නැලිණු යනු ය.

ඒ කෙසේ වෙනත්, මැගේ ජීවිත කියැවීමට අනුව, මේ ඉතිය ඇති වූයේ අතීත ජන්මයෙක දීය. ඕ අතිදක්ෂ සුරුපී පුයගිලි පුංග වනිතාවක ව සිටියා ය. එහෙත් ඇගේ සැමියා මුවුනිංගේ "My Last Duchess" නම් ගුන්ථයේ එන ආදිපාදයා මෙන් ඇගේ කරුණාව හැම දෙනාට ම විහිදෙනවා දකින්නට අකැමැති විය. මේ නිසා හේ ඇගේ හැම ආවේගයක් ම නිර්දය ලෙස මර්දනය කෙළේ ය. ඇතැම් විට හෙතෙම ඇට කසයෙන් තැරවෙය. මෙයින් සි බයින් තමාට ම හැකුළුණා ය. වරදවා තේරුම ගනු ලැබීමෙන් දඬුවම ලැබීමෙන් බිය වර්තමානය හෙත් ඇගේ යට් සිනේ පැවතුණේ ය.

පහත දක්වෙත නිදසුනෙහි ද පෞද්ගලික හා ඓතිහාසික පරිසරය විශාල වශයෙන් වෙනස් නමුත් ඒ වර්ගයේ ම හැකිළීම සැලැස්මෙක් දක්නට ලැබේ. තියැවීම ලබා ගන්නා විට ඒ තරුණයාගේ වයස විසි අටෙකි. හේ ඉගෙනීමෙහි, උත්සාහවත් වූවෙත් ද ඇතුළට නැමුණෙක් ද විය. කේසිට අනුව, හේ අතීත ජන්මයෙහි දී සාලෙම්හි මන්තර ගුරුකම් පිළිබඳ නඩු විභාගයක දී හිංසා ලැබුවෙකි. මේ අද්දකිමෙත් ඔහුගේ වර්තමාන චීත්ත ගතිය කෙරෙහි ද්ව්පුකාර බල පැමෙක් ඇති විය. පළමු වැනි ව එයින් සියලු ම මර්දන වර්ග ගැන ඔහුගේ ද්වේෂයෙක් ඉතිරි විය. දෙවැනි ව ඔහුට ඒ නිසා ඉගෙනීමටත් ඒ ඉගෙනීම තමාටම තබා ගැනීමටත් තද ආගාවෙක් ඇති විය.

සාහෙන වෙන්න මන්නර ගුරුකම් පරීක්ෂණ පිළිබඳ ව සාහාන සෙන් ඉතිහාස ඥයන් විසින් කරනු ලබන වනාඛනානයට වඩා ටිකක් වෙනස් වූ වනාඛනානයක්, කේසි කියැවීම්වලින් කරනු ලබන බව, මෙහි දී සැලකිය යුතු ය. ඒ කාලයේ නියම භූත විදහා වසංගනයක් පැවැති බවත්, පුද්ගලයන් කීප දෙනකුට භූතාවේශයෙන් නොරතුරු ලැබීමේ සතන අද්දකීම් තුබූ බවත් කියැවීමවලින් හෙළි කරන ලදී. මෙය එකල සම්මත වූ ආගමික මතයට විරුද්ධ වූවෙකි. මේ තරුණයා පිළිබඳ සිද්ධියේ දී ඔහුගේ නියම අද්දකීම කිමෙක් දුයි කියැවීමෙන් නිශ්චිත කොට නො දක්වෙයි. එහෙත් ලිපි ගොනුවල ඇති සාලෙම යුගයට අයක් අනා සිද්ධි අනුව නිශ්චය කරන විට, මෙසේ නිගමනය කළ හැකි ය. ඔහු විසින් දක්තා ලද, නැති නම් ඔහුගේ ම වූ, පුදුම ආධාාත්මක අද්දකීමක් කියන්නට යන විට, නැති නම් මහජන පිස්සුවෙන් වරදකරුවකු වශයෙන් ගන්නා ලද්දකු රකින්නට යන විට ඔහු අල්ලා ගෙන දරුණු වධයකට යානු කරන්නට ඇත. අකාරුණික සේ සලකන ලද බල්ලෙක් බළුලෙක් පවා මනුෂ වර්ගයා අවිශ්වාස කරන්නට ලගනී. ඒ නිසා මේ මිනිසාගේ යට් සිතේ පතුලෙහි මිනිසුනට බය වීමටත් මිනිසුන්ගේ සම්බන්ධය නො සොයා තමා දන්නා දෙස සඟවා ගනිමින් පසු බැසීමටත් සහජ ගනියක් පැවතීම ස්වාභාවික ය.

ඉහත සදහන් කළ නිදසුනට සමාන, සාලෙමහි සිදු වූ අද්දකීම ගැන කරුණු දක්වෙන, නිදසුන් රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල වාර්තා වී ඇත. මේ නිදසුන්වල දී ද ඒ සමාන වූ ම හැකිළීම ගතියක්, පුතිඵල වශයෙන් ඇති වී නිබේ. තවත් නිදසුන්වලින් ආත්ම සංකෝචනයට (හැකිළීමට) ඇති නවත් හේතු ඉදිරිපත් කර ඇත. අදහස් පුකාශ කිරීමේ අඩුකම පැහැදිලි විශේෂ ලක්ෂණ වශයෙන් තුබූ එක්තරා වෛදපවරයකු මේ ගතිය ලැබුවේ පූර්ව ජන්මයෙක දී ක්වෙකරයකු<sup>1</sup> වශයෙන් මෙඉන වුතය පුහුණු කිරීමේ දී ය.

නිව්යෝක්හි සිටි එක් වෙළඳ කළමනාකරුවෙක් සංගම් පුියතාවෙන් බෙහෙවින් හීන විය. පූර්ව ජන්මයෙක *දේශ* 

<sup>1.</sup> ක්වේකරයෝ (Quakers) නම මිනුයන්ගේ සංගමය (Society of friends) නමින් හැඳින්වුණු නිස්තියානි සංගමයේ සාමාජිකයෝ ය. මේ සංගමය පිහිවුවන ලද්දේ 1641-50 අතර දී ජොර්ජ් පොක්ස් විසිනි, චාම අදුමට ණ කථාවට ව්‍රිය කළ ඔව්හු යුද්ධයට සම්පූර්ණයෙන් ම විරුද්ධ වූහ. රැස්ටිම්වල දී පවා කථා කළ යුතු ම යයි නදින් හැඟෙන නාත් නිශ්ශබ්ද වුහ.

ගවේෂකයකු වූ ඔහු දකුණු අපිකාවෙහි තමාගෙන් පමණක් සැදුණු හුදෙකලා ජීවිතයක් ගත කොට තිබුණේ ය. එක් උසස් පාඨශාලා ශිෂාවකට තද හින මානයෙක් (තමා පහත් ය යන හැඟීමෙක්) විය. ඈ මේ බයාදු ගතියට පදනම දමා ගත්තේ අමෙරිකානු ඉන්දියානු දරියක වශයෙන්, සුදු පදිංචිකරුවනට වඩා තමා අසරණ ලෙසින් පහත් ය යන හැඟීමෙනි. ඔහායෝවේ වෛදාවරයෙක් වෛදා වෘත්තියෙහි සමර්ථ නමුදු ආත්ම විශ්වාසයෙන් හින විය. තේ නිතර ම පැත්තකට වී සිටීමට කැමැති විය. මේ නැම්ම ඇති වූයේ ආදී ජෝර්ජ්යාවේ දී ලැබූ යටත් විදේශීය අද්දකිමෙක දී ය. එහි දී හේ මහජන යහපන උදෙයා ආත්මාර්ථයෙන් තොර ව කියා කෙළේ ය. අනයෙන් විසින් ඔහුගේ සේවය අයුක්ති සහගත ලෙස අවඥාවෙන් යුතු ව සුළු කොට දක්වන ලදී. කරුණු තේරුම් ගත් ඔහුට සියල්ල තින්න විය. තමාත් මනුපෙ වර්ගයාත් සැක කරන්නට පටන් ගත් හේ තමාට ම හැකිළී ගියේ ය.

මෙසේ තේසි ලිපි ගොනුවල ඇති ඉහත සඳහන් කළ නිදසුන් වල හා තවත් බොහෝ නිදසුන්වලත් සාක්කිය අනුව බලන විට ඇතුළට නැමීම, ආත්මය හැකිළීමට හේතු වූ අද්දකීමෙකින් පටන් ගෙන ස්වාභාවික අවිච්ඡන්නතාවෙකින් එක් ජීවිතයෙකින් තවත් ජීවිතයකට යන බව පෙනේ.

පිටතට නැමීමේ දී ද අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය මෙබඳුම කුමයෙකින් කියාත්මක වෙයි. එක් ස්තියක පිළිබඳ පැහැදිලි නිදසුනෙක් ඇත. වයස නිස් පහකට වැඩි ඕ දික්කසාද කරනු ලැබූ තැනැත්තියකි. එහෙත් ඇගේ කිසි ම පසු බැසීමෙක් නැත. දත් ඕ තුන්වැනි වරටත් විවාහ වීමට සූදානම් ය. කේසිට අනුව ඇගේ මේ පුාණවත් සමාජ පුගල්හතාවට ' අත්තිවාරම දමුණේ අතිත ජන්ම දෙකෙක දිය. මින් එකෙක් ඇමෙරිකාව

දිශල්භතාව නම් හුරු වුනුටි කම පා.

සම්පූර්ණයෙන් ජනාචාස නොවූ කාලයෙහි නෘත්‍ය ශාලා කිඩිකාවක වශයෙනි. අනෙක පුංශ රජ මාලිගයෙහි xiv වැනි ලුවී රජුගේ මෙහෙසියක වශයෙනි. දෙවන අද්දකීමෙන්, සුභ්‍ය සබඳතා ඇති කර ගැනීමේ හා සින් ඇද ගැනීමේ දක්ෂකාත් කේසිගේ වචනවලින් කියන හොත්, "රජුගේ සිට කුස්සි අම්මු තෙක් වූ අවට සිටි හැම දෙන ම ඇඟිල්ලේ නැටැවීමට" ඇති ශක්තියක් ආවේ ය. නෘත්‍ය ශාලා කිඩිකාවක වශයෙන්, ඔ මේ දක්ෂතා ප්‍යෝජනයට ගනිමින් භාග්‍යයේ විපර්යාසයෙකින් හා හදවතේ වෙනසෙකින් නම සමාජයෙහි සිටි පරිචාරිකා සුරදුනිකාවක් ' බවට පත් වන තුරු ඒ දක්ෂතා තවත් දියුණු කළා ය.

නිව්යෝර්ක් ව්නෝද කිුවක විජ්ජාකාරයාගේ නිදසුන ද තවත් සිත් ගන්නාසුලු එකෙකි. කවට කමට දක්ෂ, සිත් ගන්නා පෙනුමක් ඇති, හේ පහසුවෙන් මිතුයන් සාදා ගනී. **කේසිගේ** කියැවීමෙන්, මේ ආශා කටයුතු තරම් වූ පිටතට නැමුණ ශතී, අතීත අද්දුකීම දෙකකට පවරා දෙනු ලැබේ. පුථමය සිදු වූයේ මොහක් නිමනයේ <sup>2</sup> ආදි වැසියකු වශයෙන් සිටිය දීය. එහි දී හේ ඒ පුදේශයේ තුබූ විවිධ ජනාවාස එක්සත් කිරීමට යන්න දරීය. "මේ ආත්මය වැඩි කල් ජීවත් නො වූ නමුත් ඒ ආත්ම භාවයේ දින් මීට පූර්ව ජන්මයේ දීන් ඇති කර ගත් දක්නොවලින් වර්තමානයේ දී මිනිසුන් ඇද ගැනීමේ හා පාලනය කිරීමේ ශක්තිය ඔහුට ලැබුණේ ය." ඔහුගේ නායකත්ව ලක්ෂණ වැඩි හරියකුත් සිත් අලවන ගතියන් ලැබුණේ, ආදි ඇමෙරිකාවේ ආධානත්මික සටන්වලිනි. කෙළිකවටකම් කිරීමේ දක්ෂතාවෙන් හා ඥානයෙන් වැඩි හරියක් ලැබුණේ එංගලන්තයේ viii වැනි හෙන්රි රජුගේ මාලිගයේ රාජ සභා කචවයකු සේ සිටි පූර්ව ජීවිතයෙනි, ඔහු දේශපාලනයෙහි කිුයාකාරී වූ බවත් රටේ ශු<del>ණ</del> සිද්ධිය නංවාලීමට නියම උනන්දුවක් දක් වූ බවත්, රාජ මාලිගයේ

<sup>1.</sup> Ministering angel

දේශපාලන පුයෝජනය තකා තම දක්ෂතාව දියුණු කළ බවත් ජෙනි යයි.

කොටින් කියනවා නම් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති බහිරනතිය <sup>1</sup> පිළිබඳ හැම නිදසුනෙක් ම පූර්ව ජන්මයන්හි දී සාමාජික වශයෙන් ඉදිරිපත් වී කරන ලද වනපාරයෙක පුතිඵල බව පෙනේ.

ජීවීග ගණනාවක් ඉක්මීමේ දී අන්තර්නතයන් බහිරිතනයන් වන සැටිත්, බහිරිතනයන් අන්තර්තනයන් වන සැටිත් ව්ශුස කිරීම සින් අලවන කාර්යයෙකි. නිෂ්පත්තියට අනුව, අන්තර්නති සා බහිරිනති යන වචන, අවධානයේ ඇතුළට නැමීම සා පිටතට නැමීම අදහස් කරන බව මතක තබා ගත යුතු ය. මේ වචනවලින් ම මානසික ගමනෙක පැත්ත දක්වනු ලැබේ, මීට අනුව ඇතුළු පැත්තට චේචා, පිට පැත්තට චේචා, සිදු වන මානසික චලනය, අනෙක් ඕනෑ ම චලනයක් මෙන් තදින් තතර නො කළ හොත්, තම මාර්ගයෙහි ඒ අතට දිගට ම යන බව පෙනේ.

ආත්මයක්, අන්තර්නත යයි හෝ බහිර්නත යයි හෝ නො කිව හැකි, නීරෝගී සන්සුන් කමෙකින් යුතුව ඒවිත ගණනාවක් පසු කර ඇත. මෙසේ යන විට 19 වැනි ආත්ම භාවයේ දී යයි කියමු - ආත්මය තමා දෙසට හරවන කිසියම් සිද්ධියක් වූවා යයි සිතමු, සමහර විට කොර කකුලක් හෝ දුර්වල ශරීර තත්ත්වයක් හෝ නිසා ඔහුට තම සාමාජිකයන් සේ ස්වස්ථ, නිදහස්, බහිර්නතියෙකින් යුතු ව වාසය කිරීමට නො හැකි වෙයි.

පළමුවෙන් ඇරුඹුණු මේ අන්තර්නතිය (සමහර විට අපහසුවක් වන නමුත්) ස්වස්ථ වූ එකෙකි. එය, මුල දී වන්දි ගෙවීමේ උපාය මාර්ගයක් ලෙස පෙනුණන්, මිනිසකුගේ විගුහ L. පිටහට නැමීම. කිරීමේ ශක්තිය සාරධර්ම පිළිබද හැඟීමත් අභෞතික සතාශන් පිළිබඳ හැඳිනීමත් දියුණු කරන නිසා, එහි එක්තරා හොද පැත්තෙක් ද ඇත. එහෙත් වලනයේ අවස්ථිතිය <sup>1</sup> ඒ පුද්ගලයා දිගට ම අන්තර්නතියට ම යවයි. නමා ගැන ම පමණක් සිතිම කුමයෙන් දියුණු වී, එක් වැම් මාලිගයක් තනා ගෙන අනා ලෝකය අනවගා යයි ද නො අගි යයි ද සිතන තත්ත්වයෙක් උදා වෙයි. වෙන්කම පිළිබඳ හැඟීමත් සෙයා මානයත් නිසා, හෙතෙම වැඩි වැඩියෙන් තම සාමාජිකයන්ගෙන් වෙන් වෙයි. මේ වාරිතාකල්පයෙන්, හේ නිස්තීයයෙක් ද සමාජ ද්වේෂිතයෙක් ද වෙයි.

මේ නැමීම වැඩි වෙමින් 20 - 21 ජීවිතවලටත් ඉදිරියර් යයි. අන්තිමේ දී මේ රෝගී අන්තර්නතියන්, ඔහුගේ සාමාජිකයන් කෙරෙහි වාර්තු වාර්තු දෙපක්ෂයෙන් ම සිදු වන පාප කර්මත් නිසා, කිසියම් මාර්ගයෙක කඩා වැටීමෙක් සිදු වෙයි. මේ දරිය නො හැකි තත්ත්වය, නැතහොත් හිරවීම, ආක්ෂය බය කර අනෙක් අතට පන්නා දමයි. මෙසේ ආත්මය තම අවධානයේ පැත්ත වෙනස් කිරීමට හින්දු කර ගනි. අසම්පූර්ණ සුපුරුදු උපමාවෙක් මෙසේ ය. යමකුගේ පා නිය පොත්තෙක් මස තුළට ලියලන්නට වෙයි. මුලදී හේ, ඒ ගැන නො සලකෘ ඊට ලියලන්නට ඉඩ දෙයි. අන්තිමේ දී වේදනාව බලගතු වූ වීම හේ කරපාද වෛදපවරයකු 2 වෙත ගොස් එය ඉවත් කර ගනී.

22 වැනි ජීවිතයේ දී ලැබූ බංකොලොත්තුවෙන්, ආත්මය වඩා සමාජ පුිය වන්නටත් බහිර්නත වන්නටත් මහා යත්නයක් දරයි. 23 වැනි ජීවිතයේ දී මේ ආවේගය පූර්ව ජීවිතයේ දී ලැබු ශක්තියත් සමහර විට අතරතුර වූ වෙනත් ලෝකයෙක වූ ජීවිතයෙක දී ී ලත් ශක්තියත් ඇති ව කියාත්මක වෙයි. මෙසේ

the inertia of motion (අවස්ථිතිය නම් වෙනසක් නැතිව දිගට ම පැවැත්මයි)

<sup>2.</sup> Chiropodist

මේ අන්තර්භවයෙකි. 168 වැනි පිටෙ 1 වැනි අඩෝලිපිය බලන්න.

24 - 25 වැනි ජීවිතවල වර්ධනය වෙමින් යන පුද්ගලයා අන්තිමේ ද 26 වැනි ජීවිතයේ දී පූර්ණ බහිර්නතයකු ' බවට පත් වෙයි.

එහෙත් නැවත ඇති වන්නේ තවත් තීරණාත්මක යුගයෙකි. ඔහුට තම සාමාජික දායාද, ආත්ම පුිණනයට හා ආත්ම බල වර්ධනයට නො යොදා භාගෘ සම්පන්න ලෙස, සමාජයට අවශා ලෙස, සකස් වී බහිර්නතයකු ලෙස දිගට ම සිටිය හැකි ද ? පමණ ඉක්මවා ඇතුළට නැමීම නිසා තනි වූ ආත්මය තමා උසස් කොට දක්වීමට නැමෙයි. එසේ ම පමණ ඉක්මවා පිටතට නැමීම නිසා, සමාජයෙහි නියම අභිවෘද්ධියට සියුම් ලෙස හානි පැමිණේ. මෙසේ ඒ පුද්ගලයා 26 වැනි ආත්ම භාවයේ දී උඩඟු කාමුකයකු වනු ඇත. ඔහුගේ තෘප්තිකර සාමාජික සමර්ථනාවෙන් හා ආත්ම විශ්වාසයෙන් ඇති වූ, ආත්මාර්ථකාමී තියා අපට දක්නට ලැබෙනු ඇත.

ආත්මාර්ථකාමය කියාත්මක වූ විට විපාක දෙන පාප කර්ම සිදු වේ. මෙසේ හේ, 27 වැනි නැති නම් 28 වැනි ආත්ම භාවයේ ද. ඉතා ශක්තිමත් පුද්ගලයකු වන නමුත්, මුල් ජීවිත පරිසරයේ බලගතු සිද්ධියෙකින් ඇතුළට නැමුණු, ස්නායු රෝගවලට බර වූ තැනැත්තෙක් වෙයි. මෙසේ සමාජය ගැන සිතන්නටත් ආධානත්මික පදනම් මත පිහිටා කියා කරන්නටත් පටන් ගනී. පුද්ගලයකු වශයෙන් පවතින්නට නම්, එසේ කිරීම අවශා බව ඔහුට වැටැහෙයි.

නැවත සමබරකම සඳහා සවතෙක් ඇති වෙයි. මෙසේ අපට හෙගල්ගේ පුසිද්ධ ස්ථාපනය පුතිස්ථාපනය හා සංස්ථාපනය යන තුන ඓතිහාසික සිද්ධීන්ගේ ඇති කාල්පනික වලන සැලැස්මක් පමණක් නො වන බව, පෙනෙන්නට වෙයි. එයින් ආත්ම අභිවෘද්ධීයට යන ගමන් සැලැස්ම ද දක්වනු

l. පිටනව නැමුණකු 2. thesis

<sup>3.</sup> antithesis

<sup>4.</sup> Synthesis (මේ තුන මෙහිදී විස්තර කළ නො හැකි තරමේ හැඹුරු දාර්ගනික කල්පනා ය.)

ලැබේ. මෙසේ අන්තර්නතිය හා බහිරනතිය යන නමවලින් හැඳින්වෙන චෛතසිකාකල්පය පිළිබඳ බිම්, සනස වශයෙන් ආත්මයේ තත්ත්ව ලෙස ඇති බව පෙනේ. මෙවා සොයා ගැනීමෙන් සුංගේ හා සිවර්ස්ථුවිගේ වැවැතිමේ නුවණ හෙළි වෙයි. මේවා ආත්මයේ ඇති පුහිවිරුද්ධ වූ ආකල්ප ය. ඒවා පවතින්නේ සියලු ම මිනිසුන්ගේ නම් දම්ස හැකි මේසයක් මත ඇති ලියුමරාක්ක මෙන් නො ව, කිසියම අවස්ථාවෙක සියලු ම සංචාරකයනට නවානැන් ගත හැකි සංචාරක කඳවුරු හෝටල් මෙනි.

අන්තර්නතිය හා බහිර්නතිය, ස්තුී පුරුම පුතිවිරෝධතා බඳු පුතිවිරෝධතා වන බව පෙනේ, ආත්මය ඇතැම් අවස්ථාවල පුරුම ශ්රීරයෙක ද ඇතැම් අවස්ථාවල ස්තුී ශරීරයෙක ද නිවාස ගුහණය කරයි, ද්වීලිංගික වීමට ආත්මය විසින් ඒ දෙකෙහි ම ඇති හොද උගත යුතු ය. මෙසේ ම ආත්මය (පිළිවෙළින් මූ ජීවීතවල දී නැතහොත් ජීවිත වකුවල දී) වරෙක බෙහෙවින් අන්තර්නත ද වරෙක බහිර්නත ද වෙයි. එහෙත් ආක්මයේ ඉලක්කය මේ නත (නැමීම) දෙකේ ම ශක්තිය ලබා දනව ම නැමීමයි. මේ ක්‍රියා මාර්ගය ඔර්ලෝසු බට්ටකු සේ දෙපැත්තට වැනෙමින් යන බව පෙනේ. අන්තිමේ දී පවිතු ව ඇතුළත බලන පවිතු ව පිටත නික්මෙන නිශ්වල ආකල්පයෙක් උදා වෙයි. 1 මෙය පවිතු ව ඇතුළු කර ගැනීමෙන් පවිතු ව පිටකිරීමෙන් ආකල්පයෙකි. මේ අවස්ථාවේ දී ඒ පුද්ගලයාට අන්තර්නත බහිර්නත යන විශේෂණ යෙදීම ඔක් ගසකට ඒවා යෙදීමට වැඩියෙන් යෝගා නොවේ.

මෙහි දක්වන ලද මූල ධර්මයන් තහවුරු කරන සාක්ති සපයන, සාර්ථක වූත් අසාර්ථක වූත් සාමාජික සකස්වීම පිළිබඳ බොහෝ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. එබඳු නිදසුනෙක්.

අම්විට නියම මධ්‍‍යම් ප්‍රතිපදාවට පැමණ ඇතැයි නිව හැකි ය.

බෙහෙවින් කථා කරන, ආකුමණශීලී බහිර්නන ස්වභාවයක් ඇති, ස්තුයක පිළිබඳ ව ය. ඈ මුල දී බලාපොරොන්තු වූයේ නිළියක වන්නට ය. එහෙත් පවුලේ කරදර නිසාත්, මිටී, මහත ශර්ය නිසාත්, ඇට නම අදහස ඉටු කර ගැනීමට නො හැකි විය. ඒ නිසා ඕ වසාපාර ලෝකයට ඇතුළු වූවා ය. ඇගේ ජීවින කියැවීමට අනුව ඕ ඇමෙරිකානු විප්ලව කාලයෙහි විනෝද කියැවීමට අනුව ඕ ඇමෙරිකානු විප්ලව කාලයෙහි විනෝද කිව්නයක් හන කිරීමට තිබිණි. එහෙත් ඇ ඒවා ලබා තිබුණේ තම පුතිපත්ති පාවා දීමෙනි. අනත පුද්ගලයන් කෙරෙහි බල පැමට හැකි බවත් සාකවණවේ හා නාටයෙස් දක්ෂතාත් ලැබුණේ, ඒ ආත්ම භාවයෙහි. එහෙත් කියැවීමට අනුව ඇය පූර්ව ජන්මයේ දී ඒ ගක්ති "ආධ්‍යාත්මික පුතිවේධයෙකින් " නොරව" භාවිත කළ නිසා දන් පුාර්ථනා භංගයට පත්ව සිටී.

මේ ආත්මය දුන් සිටින්නේ, ඉහත සඳහන් කළ තීරණාත්මක අවස්ථාවේ ය. ඇගේ ශරීරයේ ආකාතියක්, පවුලේ තත්ත්වයත්, දර්ශනීය වෘත්තීය මාර්ගයෙකින් ඇගේ නාටා සමර්ථනාවලට පුකාශ වන්නට ඉඩ දුන්නේ නැත. ඇගේ සාකච්ඡා ශක්තියට එතරම් බාධා වූ බවෙක් නො පෙනේ. එහෙත් කියැවීමෙන්, ඇගේ පුකාශන ශක්තිය, ආධාෘත්මික පුතිවේධයෙන් තොර ව නො යොදන්නට ඇට පැහැදිලි ව අවවාද කර තිබේ. මෙයින් අදහස් කර ඇත්තේ එසේ නො කළ හොත් වැඩි නරකක් සිදු වන බව ය.

මෙබදු නිදසුන්වලින් පෙන්වන්නේ ආධනත්මික හා වෘත්තීය පුශ්න තදින් එකට බැඳී ඇති බවයි. ඇතැම් විට මේ තිදසුනෙහි දී මෙන්, ශක්තියක් තිබිය දීන් වෘත්තියෙක් වැරැදී ශයි. මෙසේ වන්නේ ඒ වෘත්තිය ලබා ගත්තා නම්, සකස් කර ගැනීමට ඉඩ නොලැබෙන ආධනත්මික දුර්වලතාවක් සකස්

l. Spiritual insight (පුතිවේඛය නම් විනිවිද දක්නා නුවණයි.)

කර ගැනීමට ඉඩ සපයා දෙනු සඳහා ය. අවුරුදු තිස් දෙකේ ව්යසේ දී මේ ස්තුියට කථාන්තර කියන්නියක හෝ ළදරුවන්ගේ නැතහොත් හිර කරනු ලැබුවන්ගේ සහචාරිකාවක හෝ වන්නට උපදෙස් දෙන ලදී. කෙසේ හෝ ඇගේ සමර්ථතා ආත්මාර්ථකාම නො වූ පුයෝජනවත් කාර්යයක් සඳහා භාවිත කළ යුතු විය.

අතිතයෙහි වූ බහිර්නත ශක්ති භාවිතය නිසා වර්තමානයෙහි මානසික පුතිකාර අවශා වූ චිනුයක් දක්වන තවත් නිදසුනෙක් හතළිස් නව හැවිරිදි ස්තියක පිළිබඳ ව ඇත. ඇය කොළොමබියා දිස්තික්කයේ චොපින්වන් නගරයෙහි පෞද්ගලික ලේඛිකාවක් වූවා ය. ඇගේ ලියුමවලින් හැම සමාජයක් ම ඇ හොඳින් පිළිගන්නේ නැත යන හැඟීමක් ඇ තුළ වූ බව පෙනී යයි. සමහර විට මෙය ඇති වන්නට ඇත්තේ කුඩා කාලයේ දී ඇගේ සහෝදර සහෝදරියන් ඈ තම සමාගමයෙන් බැහැර කළ නිසා විය හැකි ය.

අෑ මෙසේ ලියා ඇත. "මා වැඩුණේ හය සංකීර්ණයෙකින් යුතු ව ය. එය හැම විට ම මා පසු පස ආවේ ය. පිරිසෙක සිටින හැම විට ම මට හැඟි ගියේ, මා අනවශා කෙනකු ලෙස ය. එබදු තැනෙක දී කළ යුතු, කිව යුතු දෙයක් මට වැටැහුණේ නැත. යම් යම් කරුණුවලට සම්බන්ධ වීමට අවශා වූ නමුන් එය කරන්නේ කෙසේ දයි මට වැටැහුණේ නැත. මා කෙරෙහි නො කැමැත්තක් ඇති වේය යන බය නිසා නිතර සමාජය පුද්ගලයකුගෙන් බලාපොරොත්තු වනවාට වඩා වැඩි කොටසක් කළ යුතු යයි මට සිතුණේ ය. මේ නිසා මම, කාට හෝ කුමක් හෝ කිරීමට මගේ පහසුවත් සෞඛායෙන් කැප කරමි. මා අවශා වූ කෙනකු වීම මට අවශා විය." නම පේම සම්බන්ධතා තුනක් ද කැඩි ගිය බව ඕ කියයි. මෙයින් දෙකෙක දී ඇගේ පෙම්වතා අදට ආලය කරන බව සහතික කොට කියා සිටි නමුත් දෑ අත

<sup>1.</sup> a fear complex

පූර්වයෙහි ඈ ඔහායෝවේ ආදී පදිංචි කාරියක වූ බව දිවිත කියැවීමෙන් හෙළි කරන ලදී. ඈ අන් අයට කාරුණික ව සැලැකුවේ ආත්මාර්ථය සඳහා පමණි. "මේ ආත්මය තමා ලත් දෙයින් තාප්තිමත් වූ නමුත් බොහෝ දෙනකුන්ගේ බලාපොරොත්තු කඩ කළා. අද ඈට කරදර පැමිණෙන්නේ එදා ඇගෙන් කරදර ලැබූ අයගෙන් ම ය. අනාපයන් තම නැගීමේ අඩි වශයෙන් පාට්ච්චි කිරීම ඔබ විසින් ම විදිය යුතු කර්මයෙහි ඉබ වළලා ගැනීමෙකි."

විශ්වය අවංක ය. එය හරියට ම කිරා බලා දී ඇති දෙය ආපසු දෙයි. පැහැදිලි කැටපතක් මෙන් මේ ස්ව්යගේ වර්තමාන ජීවිත පරිසරය ඈ අනසෙන්ගේ ජීවිතවල ඇති කොට තුබූ ජීවිත පරිසරය ම නිවැරැදිව පිළිබිඹු කෙළේ ය. ඇත්ත වශයෙන් ඇගේ පූර්ව ජන්මයේ දී ඇට අනසයන්ගේ සමාගමය අවගහ නො වීය. එය අවශස වූයේ ඇගේ පුයෝජනය සඳහා පමණි. ඇගේ වර්තමාන ජීවිතයේ දී පවුලේ ඇගේ කත්ත්වය කෙබඳු ද යත් ඇට ඇගේ සමාගමය අනවගස යි හැඟිණි. මෙයින් සිදු වූයේ තමා අනාරක්ෂිත යන හැඟීමත් අන්තර්නතියකුත් ඇති වීම ය. මෙය මුළු ජීවිතය පුරාම පැවැතුණේ ය. සුරුපී වූ ඇට මිතිසුන් කීප දෙනකුත් ඇද ගැනීමට තරම සමාජ දක්ෂතා තිබිණි. ඔවුන් ඇට තවත් ආලස කරනැයි යන හැඟීම ඇති කළ තමුත් ඒ සියල්ලෙහි දී ම ම රැවැවුණා ය.

ඇගේ ම පිළිගැනීම අනුව තමා අනාසෙනට අනවශා ය යන හැඟිමක් ඇගේ අන්තර්නතිය පිළිබඳ හැඟීමත් නිසා ඕ අනාසයනට උදව් කිරීමට උත්සාහ ගන්නා ය. ඈ එසේ කෙළේ අනාසයනට නමා රුවි වීමටත් ඔවුනට නමා ඕනෑ කරවීමටත් ය. මේ කුමයෙන් කර්ම විපාකයේ ඇති හිනවත් පුතිකාරාර්ථය ඉටු විය. අනිතයේ ආත්මාර්ථකාමී ව වංක ව අයථා පුයෝජනයට ලොදන ලද සමාජ දක්ෂනාව වර්තමානයෙහි දී තමා සමාජයට එපා වීමට හේතු විය. මෙයින් ඇයට මිදෙන හැක්කේ අඩංකු පරාර්ථකාමයෙන් පමණි.

පුද්ගලයන් තුළ ඇති වන බලාපොරොන්තු සුන්වීමේ අද්දකීම ඉතා සුලබ දෙයෙකි. මෙය අනිවාර්යයෙන් ම මානසික මට්ටමෙහි සිදු වන බූමරංග කර්ම විපාකයක් බව පෙනේ. පහත දක්වෙන්නේ ඒ පිළිබඳ ව තියැවීම්වල ඇති හොඳ ම සාරාංශයයි. අවධාරණයෙන් කී දේ කළු අකුරින් ඇත.

"මේ ආත්මයේ බොහෝ බලාපොරොන්තු අනායන් නිසා සුන් වී තිබේ. මේ සනාතන වූ පුරම නීතිය දන ගන්න. වපුළ බීජයේ එල යම් දවසෙක නෙළා ගත යුතු ය. ඔබ අනායන්ගේ බලාපොරොත්තු සුන් කළා. දැන් ඔබගේ ම බලාපොරොත්තු සුන්වීම් වලින් ඔබ ඉවැසීම, උගත යුතු ය. සියලු ගුණයන්ගෙන් අහුගණා වූ ඒ ඉවැසීම, ඔබ අඩුවෙන් ම තේරුම් ගෙන ඇති ගුණ ධර්මයයි. "

අතාපයන්ගේ හැගීම ගැන නොසැලකීම බහිර්නතයාගේ ස්වභාවයෙකි. පසු ව තමා ම අන්තර්නත ව සාමාජික අදක්ෂතාවෙන් යුතු ව අනාපයන්ගේ අකරුණාවට ගොදුරු වීමට වඩා මේ සඳහා ඇති හොඳ පුතිකාරයෙක් නැත.

මේවායින් හා තවත් මෙබඳු නිදසුන්වලින් ආත්මයෝ ඇති වූ නැම්මක්, අභාන්තර දූෂණය නිසා පුතිකාරක බාධාවත් ඇති වන තාක් වලනයේ අවස්ථියෙන් <sup>2</sup> මෙන් දිගට ම යන්නේෂ යන මතය තහවුරු කෙරෙයි. ඒ බාධාවෙන් පසු ව අනෙක් අතට හැරි සම්පූර්ණ පුතිපක්ෂ තත්න්වය ළඟා වන තාක් ගමන් කරයි. නිශ්වලත්වයක් ළඟා වන තාක් මේ දෙ පැත්තට යෑම් ඔරලෝසු බට්වා පැද්දෙන්නා සේ දිගට යයි, බහිර්නත න

බන්තී පරමං තපෝ (ඉවැසීම ලොකු ම කපසයි.)

Inertia of Motion (බාහිර බලපෑමක් ඇති නොවුව නොක් අරමහ වූ චලක් දිගට ම එසේ ම පවති. අවස්ථිතිය නම් ඒ පැවැත්මයි.

අන්තර්නන තත්ත්ව අතර ඇති සංකුමණය, සෞඛ්යයේ හා <sub>භාගය</sub>යේ මාරුවීම්වලට සම්පූර්ණයෙන් ම සමාන ය.

මෙහි දී අප විසින් කියැවීම් පරීක්ෂා කොට ඇත්තේ දනට ඉදිරිපත් ව ඇති චරිත වර්ගවාදවලින් එකක් සුම්බන්ධයෙන් පමණි. එනම යුංගේ චරිත චර්ගය සම්බන්ධයෙනි. එහෙත් දූනට සකස් කර ඇති සියලු ම මනුෂා වර්ග පිළිබඳ ඉගැන්වීම සම්බන්ධයෙන් ද මේ නිගමනය ම ලබා ගත හැකි ය. මේ වර්ගවාද මිනිසුන්ගේ සාර ධර්ම පදනම කොට ඔවුන් පිළිබඳ ව ස්පුැන්ගර් කර ඇති වර්ග කිරීම බදු වූ මානසික වර්ග කිරීම වූවත් තුෙටිශ්මේර්ගේ වර්ග කිරීම බඳු වූ ආර්රික වගි කිරීම මුවන් ඒ හැම එකක් ම මනසේ හා ආත්මයේ යට ඇති ගුණවන් බාහිර පුකට වීම පිළිබඳ කරුණු දක්වයි. මේ ගුණ, පරිණාම මාර්ගයෙකින් ජීවිත කාලයට වෙනස් වෙයි. වර්ග කිරීම්වල සනානොව පිළිබද විදහාව විසින් කරනු ලබන අවසාන තිගෙනය කුමක් වුවත් ඒවා විශ්වාස කරන්නවුන් සඳහා කේසි කියැම්මවලින් අඩු ගණනේ එක් කරුණක් ඔප්පු කර දෙන බව නම දක්නට ලැබේ. එය නම දුනට ඇති චරිත චරිගවාදවලින් ආත්මය සදහට ම අවසාන වශයෙන් හංවඩු නො ගසන බව ය. හෙසුව නකා කිසියම් පුද්ගලයකු කිසියම් වර්ගයකට අයත් යයි කිව හැකි ය. එහෙත් ඒ වර්ගය කුමක් වුවත් එය චින්තාකල්පයේ තාවකාලික නහවුරු වීමෙක් පමණි. නිනෘ පුද්ගල ඒකත්වයේ අභිවෘද්ධිය සඳහා තාවකාලික අවස්ථාවෙක් පමණි.

## 11

## මානසික කර්ම විපාක නිදර්ශන

දිර්තුණ ගණයට අයත් පාපයක් වන මානය, කොරවීමේ ස්වරුපයෙන්, පැහැදිලි කායික විපාක ගෙන දෙන සැටි අපි දනටම දක ඇත්තෙමු. දුර්තුණ පාපවල විපාක වශයෙන් බරපතල මානසික පුශ්න ඇති වන බව දක්වන නිදසුන් බොහේ ගණනෙක්ද කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. මේවා අතර හරියම හැඩ ගැසීමට නො හැකි වීම පිළිබද කැපි පෙනෙන නිදසුන් දෙකක් ඇත. මේ විපාකයේ පාප කර්මය වී ඇත්තේ අසහනයේ

පුථම නිදර්ශනය xiv ලුවී රජුගේ කාලයේ පුංශ මඩමේක සිටි තවුසියක පිළිබඳ ව ය. තද අකාරුණික තැනැත්තියක වූ ම් මිනිස් දුර්වලකම් නො ඉවසුවා ය. ඇගේ ධර්ම ගුන්ථ ඥානය අකුරට සීමා වූවෙකි. මේ නිසා ඕ නීතියේ අර්ථය නො ව අකුර කඩ කළ අයට අවඥා කළා ය.

ඇගේ අසහන කර්මයේ පුථම විපාකය මේ ආත්මයේ දී පහළ වූයේ ගුන්රීගත ආබාධයක් ලෙස ය. එය තුරුණු වියෙහිත් දිගට ම පැවතුණේ ය. අධික ව ඔසප් ලේ ගැලීමේ ආබාධ්<sup>ය</sup> නිසා ඇයට දිනපතා පාසැල් යෑමට නො හැකි විය. සෑම සති හතරකට ම සති දෙකක් ඈට ඇඳට සීමා වී සිටීමට සිදු <sup>විය.</sup> <sub>එසින්</sub> ලැප්ජාවට පත් වූ ඕ තනි වූවා ය. මේ නිසා ඇයට ඇගේ <sub>ව්ඨ</sub>සේ අය ආශුය කරන්නට ලැබුණේ නැත. මේය ඇගේ හැම <sub>අංගි</sub>යක් කෙරෙහි ම බල පැවේ ය.

අන්තිමේ දී ආබාධය නැති විය. සුරූපී ව වැඩුණු ඕ වුන්තියෙන් නිව්යෝක්හි ආදර්ගිකාවක් ' වූවාය. ඈ විවාහ වූ හමුත් විවාහ ජීවිතය අභාගහ සම්පන්න විය. අමුසැම් දෙදෙනාට ගැළැපෙන ගුණ තිබුණේ ස්වල්පයෙකි. සැමියා ආදර රහිත අකාරුණිකයෙකි. ඕ ආදරය බලාපොරොත්තු වූවා ය. දෙවන ලෝක යුද්ධයේ දී සැමියා පිටරට හියේ ය. දන් උදා වූයේ තද හතිකම යුගයෙකි. වේදනාව දරා ගත නොහැකි නිසා ඕ සෞඛහ මධ්‍යස්ථානයක් තිබූ නගරයකට ගියා ය. බිමට පටන් ගත් ඕ වරිතයද නරක් කර ගත්තා ය. තව මත් ඈට පීඩා කළ සමාජ තහංචිවලින් මිදීමට ඇති එක ම මාර්ගය මත්පැත් වීදුරුවක් දෙකක් ගැනීම බව ඕ සොයා ගත්තා ය.

පටන් ගත් පසු, ඇයට එය නතර කර ගත නොහැකි විය. ඇගේ ඔඩු පාන විනෝද වඩ වඩාත් දික් විය. ඇතැම් විට ඕ සහි තුනක් දිවා රාති දෙක්හි දිගට ම බීවා ය. මේ අතර ඕ අගේ සිතට වැටුණු ඕනෑ ම සොල්දාදුවකු, නැවියකු හෝ අහස් හැවියකු සමඟ නිදී වැදුණාය. බිගත් විට ඇට කිසිම ලැජ්ජාවක් තැත. ඕ කිසි ම ගණනක් නැති ව තද නො කළ ඇතුළු ගෙයි ඇඳුම්න් යුතු ව පස්සා මිදුලට කුණු බාල්දිය ගෙන ගියා ය. නො විකේවන ලද ඇතැම් අවස්ථාවල වාසය කළ ගෙදර සාලයට ඈ සමපූර්ණයෙන් නග්නව ගියේ පුිතියෙනි.

අන්තිමේ දී මන්පැන් අධික වීම නිසා ඇගේ සෞඛා <sup>පිරි</sup>හි ගියේ ය. ඇගේ අත් වෙවුලන්නට වී සැමියා එවන චෙක් <sup>පත්ව</sup>ලට අත්සන් තබන්නට පවා නොහැකි වීය. එක් සිහි ඇති

<sup>්</sup> අදර්ශිකාවක් නම් වෙළඳුන්ගේ වස්තුාහරණාදියෙහි හැඩරුව දක්වීම සඳහා <sup>ඉ</sup>තාදා ගනු ලබන ස්තියකි.

අවස්ථාවෙක දී ඕ, හමුදා කඳවුරු කීපයකට හා නාවුක ස්ථාන කීපයකට අතර පිහිටි මධ්‍යස්ථානයක් වන සුව නගරය අතහැර උපන් නගරයට යෑමට තීරණය කළා ය. ඇගේ මෑත ල ලියුම්වලින් ඇය වගකිව යුතු ලේඛිකා තනතුරක් දරන බෑ පෙනී යයි. වෙනත් නැත්වලින් තව මත් ඇය තරමක් මත්පැත් පානය කරන බව පෙනී යයි. ඕ සැමියාගෙන් ද දික්කසාද වූවා ය.

අගේ පහත වැටීමට මූලික හේතුව මතු වූයේ පෞද්ගලික දුෂ්කරතාවෙකින් බව පෙනේ. ඊට හේතුව වූයේ ගුන්රීගත ආබාධයෙකි. (හුන්ටී, කර්ම විපාකයන්ගේ පුකාශනයට කේත්දුස්ථාන වන බව කේසි නිතර පෙන්වා දෙයි.) මේ අයථා කියාකාරිත්වය අනායන් හෙළා දකීමේ සෘජු විපාකයෙකි. එය ඇගේ ආත්මයේ තුබු පරිතයග රහිත බවෙකි. අනායන් කෙරෙහි ඇති බව දුටු විට නිර්දය ව හෙළා දකීමේ දුර්ගුණය ඇගේ ම දුර්ගුණයක් වී තිබේ. මෙසේ ඇයට, වැරදීමේ ආභාපත්තරික අවශාතාවක්, වැරැදී කරන පුද්ගලයන් පාපයට පොළඹවන තාශ්ණාවත්, ඉන්දිය සන්තර්පණයෙන් සැනැසීමක් සෙවීමට මිනිසුන් පොළඹවන දබල තම හා තති කමන්, තේරුම් ගැනීමට ඉඩ සලස්සා දී ඇත. උපහාස කරන්නන් තුළ මෙන් හෙළා දකින්නන් තුළ ද ඔවුන් හෙළා දුටු තත්ත්වය ඇති විය යුතු ය.

මානයේත් පූර්ව විනිශ්චයේත් ් සිත් ගත්තාසුලු විනුයක් දක්වන පූර්ව ජීවිතයේ දී ඕ කිස්තුස් වහන්සේගේ කාලයේ දී පලස්තීනයේ ජන්මය ලබා සිටියා ය. මෙහි දී ඕ යුදේවී පූජකයකුගේ බිරිය වූවා ය. ආගමික මණ්ඩලයන්හි මහත් කැළැඹීමක් ඇති කළා වූ ද චාරිතු අනුගමනය නො කළා වූ ද ඒ තරුණයාගේ වනපාර නො ඉවසු ඕ, ඒවාට අවඥා කළා එ. ඇ එසේ කෙළේ ඇගේ සමාජ තත්ත්වය නිසා ය.

Prejudice (පූර්ව විනිශ්චය නම සාක්ති විමසිමක් නැති ව පෙරාතු ව ම කෙරෙන හිරණයයි.)

සෙයාමානයෙන් ඈ ලබා ගත් පුිතිය කාලය නිසා වුයැළුණේවත් චාරිතු නිසා පිලුණු වූයේ වත් නැති බව පෙනේ. <sub>නැවන</sub> ඇ මැසෙවුසෙටස්හි <sup>1</sup> සාලෙමිහි උපන්නා ය. ඇ අනායෙන් අත හැරීමටත් ඔවුනට අවඥා කිරීමටත් යුහුසුලු වූවා ය. ඇ වඩාත් අකාරුණික වූවා සේ ය. මෙහි දී කේසි කියමන් උදුරා දක්වමු. "මෙවර මේ තැනැත්තී පුද්ගලයාගේ පුනර්ජන්මය ගැන ඒත්තු යන සාක්කි තුබූ අයට අකාරුණිකව ඔවුන්ගෙන් පුශ්න කරමින් ඔවුන් අවඥාවට පානු කළා ය....මෝ නොමෝ බොහෝ දුෂ්කරතා ද ඇති කළා ය. ඇතැමුන් දියේ ගිල්වනු ලබන කල බලා සිට කැමැත්ත දුන්නා ය. සමහරුනට කසයෙන් තළත විට සාක්කි දී එය අනුමත කළා ය. ඒ නිසා දුන් මේ ආත්මය, සිතට බාධා ඇති වන කාලයෙකින් බැදි සිටී. ක්ෂීර හිරාවලත්, පළමු වන හා දෙවන ගෙළ ඇටවලත්, ඉදිමීම් ඇත. මේ ඉදිමීමට හේතු වී ඇත්තේ අනුවේදක පද්ධතිය හා මස්හිෂ්ක - කශේරු පද්ධතිය <sup>2</sup> අතර වූ හන්දියෙහි තද වීමෙකි. මේ නිසා කායික පුතිනියා ඇති වන කාලපරිච්ඡේද ඇති වේ."

මෙහි දී කියැවීමෙන් සඳහන් තරනු ලබන "කායික ඉතිතියාව" ස්නායු භංගයෙකි. මේ ජීවිතයේ දී ඒ ස්තුියට මෙය විදින්නට සිදු වූයේ, වසස තිස් නවයේ දී ය. ඉන් පසුව අවුරුදු දාහතරක්, කලින් කල මානසික අවනතියක් ඇති විය. ඔ අවිවාහක ය. ඇගේ ලාලිතෘ යුක්ත නිව්යෝක් නිවාසය නිසාන් ඇව රැකියාවක් නො තුබූ නිසාන් ස්වාධින වූ ධනෝපායන මාර්ගයක් ඈ සතුව තුබූ බව සිතන්නට ඉඩ ඇත. මේ තැනැත්තියට වෛදා ශාස්තීය නැතහොත් මනෝ වෛදාස ශාස්තීය ' රෝග ලක්ෂණ රාශියක් තුබූ බව පැහැදිලි ය. වැඩක් තැතුව සිටීම මානසික අවනතියේ ' වැදගත් සාධකයක් වන්නට දීැත. එහෙත් ඉහත දී පෙන්වා දුන් අයුරු, එබඳු සාධක,

<sup>1.</sup> Massachusetts

<sup>2.</sup> Cerebro-Spinal System

<sup>3.</sup> A Nervous Break down

<sup>4.</sup> Psychiatric

<sup>5.</sup> පහත වැටීමේ.

පෙනෙන ආසන්න සාධක මිස නියම සාධක නොවේ. මේ ස්තියගේ ස්වභාවයෙහි හරය වශයෙන්, මනුෂායන් නො ඉවසීමන් ඔවුන්ගේ රුවිකම් හා දුක් ගැන එකසේ අකාරුණිකව උපේක්ෂක වීමත් තිබිණි. පූර්ව ජන්මයන්හි දී ඇය විසින් පුකාශ කරන ලද අසහනය නිසා, අන් බොහෝ අයගේ බලාපොරොත්තු බිදී ගියේ ය. දුන් ඇයට ම බලාපොරොත්තු සුන්වීමේ දුක විදින්නට වීම යුක්ති සහගන ය.

මේ ස්තුියගේ පලස්තීන අසහනයේ කර්ම විපාක සාලෙම ජන්මයේ දී විදින්නට නො ලැබුණේ කවර හෙයින් දුයි ඇසිය හැකි ය. මේ පුග්නයට දිස හැකි උන්තර දෙකක් ඇත. පළමුවැනිව ඇගේ සාලෙම ජන්මයෙහි මේ අසහනය සුව කිරීමට වඩා අනාප වූ අර්ථයක් තිබෙන්නට ඇත. මේ නිසා පලස්හින්ේ දී ආරම්භ වූ නැමීම මේ තැනැත්ති වෙනත් ජීවිත කාර්යයෙක යෙදී සිටිය දී නිදහසේ වැඩුණේය. දෙවැනි ව ඇගේ පලස්තීන යුගයේ අසහන ආකල්පය, නවත් මනුෂායකුට නදින් රිදවන අසහන කුියාවක් ලෙසින් පුකාශයට පත් වන්නව තරම පුකට නො වන්නට ඇත. ඇතැම් විට මේ අසහනය ආරම්භ අවස්ථාවේ තිබුණු නිසා, බලගතු විපාක දෙන කර්මයක් නිපැදවීමට තරම් පුබල නො වූවා විය හැකි ය. ජීවිතයේ එවැනි හැම මොහොතෙක් ම පරීක්ෂණයෙකි. සාලෙමහි දී ඇට ලැබුණේ ඉවසන්නට හෝ නො ඉවසන්නට හෝ හැකි තත්ත්වයෙකි. ඕ පරික්ෂණයෙන් අසමර්ථ වූවා ය. මෙසේ ඇ කර ගත්තේ, පලස්තීනයේ දී ඇති වූ අසහනය නැති කර ගන්නවා වෙනුවට එය වැඩි කර ගැනීමය. වර්තමානයේ කර්ම එලවල හෝතුව හරියට ම ඇති කර ගන්නට ඇත්තේ සාලෙමහි දී විය හැකි ය.

විවේචනයට ඇති නැඹුරුකමන් අසහන පවුලට ම අයක් දුර්ගුණයෙකි. ඕනෑවට වඩා විවේචක වීමේ කර්මඵල පිළිබඳ සිත් ගන්නාසුලු නිදසුනෙක් පහන දක්වෙයි. එය අවුරුදු විසි හතක් වයසැති තරුණයකු පිළිබඳ කථාවෙකි. හේ යුද හමුදාවේ පළමුවැනි පන්තියේ ලෝජවිතන්ව කෙනෙකි. පුද්ගල අඩුපාඩුකම් පිළිබඳ තියුණු හැඟීමෙකින් හේ පෙළුණේ ය. අපට ඔහුගේ දුෂ්කරනා පිළිබඳව ඔහුගේ බාල කාලයේ තුබූ පැහැදිලි හේතුව සොයා ගැනීමට කුමයෙක් නැත. ඇතැම් විට ඔහුගේ මාපියන් අවිචාරවක් විවේචකයන් විමට ඉඩ ඇත. ඇතැම් විට ඔහුගේ ගාරීරික පෙනීම නිසා ඔහු තම පාඨශාලා සහකාරයන්ගේ උපහාසයට ඉලක්ක වූවා විය හැකි ය. මෙසේ වන්නට ඇතැයි අප අනුමාන කරන්නේ ඔහුගේ පාප කර්මයේ ස්වභාවයෙනි. කියැවීම මෙසේ ය; "කෙනකු වපුළ ලෙසින් පල නෙළා ගත යුතු ය. ඔබ අනුන් විවේචනය කර ඇති නිසා ඔබත් විවේචනය විය යුතු බව දන ගන්න."

මේ තරුණයා අතිත ජීවිතයේ දී සාහිතා විවේචකයකු බව ඊළඟට හෙළි කර ඇත. ඔහුගේ සිරිත වූයේ තමාව අමුය හැම දෙයක් ගැන ම නිර්දය ලෙස විවේචනය කිරීම ය. අතිතයෙහි අනසෙන් තුළ තමා ගැන සැක ඇති කළ නිසා දූන් ඔහු විසිනුත් තමා පිළිබඳ සැකසේ වේදනාව විඳීම බලාපොරොත්තු විය යුත්තෙකි. අතිශයින් විචිතු වූ කර්ම නියාමයේ තවත් සුක්ෂ්ම අංශයක් අපට මෙහි දී දක්නට ලැබේ. ඒ හා පවැලැවී ඇති සදාචාර මතයන් සලකා බැලීමට තරම් ව්දගත් අංශයෙකි, මේ.

වෘත්තියක් වශයෙන් විවේචනය කරන අය ලෝකයේ සිටින්නේ ඉතා ටික දෙනෙකි. එහෙත් වෘත්තියක් වශයෙන් තැතිව විවේචනය කරන අය අද මිහිපිට දෙසිය කෝටි පනස් ලක්ෂණයක් පමණ ඇත. ් ජීවන වෘත්තියක් වශයෙන් නැති ව, පළමුවෙන් කථා කරන්නට උගත් තැන් සිට, මරණයෙන් දිව <sup>අගු</sup>ලු වැටෙන තාක්, මහත් උනන්දුවෙකින් මෙතරම් මිනිසුන්

මේ කියමන 1950 දී කියන ලද්දකි.

සංඛ්‍යාවක් නිරත වන වෙනත් කාර්යයක් නැතුවාට සැක නැතු, එය රටේ මුදලින් වියදම් වන වනපාරයෙක් නොවේ, එය කැමවත් වැඩියෙන් සුලබ දෙයෙකි. ගෙය ඇතුළත දීන් ගෙන් පිටත දීත් යෙදිය හැකි විනෝද වනපාරයෙකි. එය මුළු අවුරුද්ද පුරා ඉ එහි නිරත වීමට දීව දෙකකට වඩා වැඩි උපකරණයක් අනවශ්‍යය. දෙතුන් දෙනකුට එක නැනකට එකතු වන්න දෙන්න, එහි වීමට්වනයක් ඇති වනු ඇත.

කෙසේ හෝ මුදල්වලින් වියදමක් නො යන නමුදු, කිසියම් දවසෙක ඉතා ඉහළ මානසික මිලක් ගෙවිය යුතු විනෝද කිහියම් තිවෙවනය. "තොරතුරු මූලාහුයය" මේ එඩ්ගා කේසි තම ශක්තියට දුන් නමය - දිගු කලක් පැතුරුණු හේතු එල දකිමේ පර්වතස්ථ ධීර දෘෂ්ටියෙන් ' බලා පැහැදිලි ලෙස මේ ගණයට අයත් වැරැදි කළ පුද්ගලයන්ට නිතර අවවාද කර ඇත. මතු දක්වෙන්නේ එබඳු සිය ගණන් නිදසුන් අතර ඇති එක් පැහැදිලි නිදසුනෙකි. "මේ ආත්මය දඩි වූ අවස්ථාවල දී තදින් අනායන් විවේචනය කරන ගතියෙන් යුක්ත බව අපට පෙනෙනවා. මෙය පුමාණවත් කර ගත යුත්තෙකි. ඒ ඇයි ' තමා අනයෙන් ගැන කියන දේ කිසියම් රූපයෙකින් තමාගේ ම දෙයක් වන හෙයිනි."

මෙහි දී අපට හමුවන්නේ, කිස්තියානි බයිබලයේ ඇති සැගැවුණු අරුත් ඇති කියමන් එක් වර ම සිහිපත් කරවන, ආචාරාත්මක හේතුවල එල වශයෙන් යම් යම් අවස්ථා එළැඹීම පිළිබඳ පැහැදිලි පුකාශනයෙකි. යේසුතුමාණෝ මෙසේ කීහ.

"මිනිසා නිකම් කථා කරන හැම වචනයක්ම විනිශ්චය දිනයේ දී ගණන් වැටෙන බව මා ඔබට කියනවා. ඒ ඇයි ? ඔබ රැකෙන්නේත් වැරැදිකරු වන්නේත් වචනය නිසා ය."

 <sup>&</sup>quot;පබ්බත්වයෝව භූම්මවයේ ධීරෝ බාලේ අවෙන්බහි" (පර්වතයෙක සිටී පැහැත්තා බිම සිටියවුන් දක්තාක් මෙන් ප්‍රාඥයා බාලයන් දකි.)

ඉහත සඳහන් කරන ලද විනිශ්චය දිනය කර්ම විපාක ඉදිමට සිදුවන දිනය යයි ගැනීම අයුතු වන බවක් නොපෙනෙයි. නැවත,

"මිනිසුන් අපවිතු වන්නේ ඔහුගේ මුව තුළට යන දෙයින් නොව ඔහුගේ මුවින් පිට වන දෙයිනි."

තවද, "ඔබ විනිශ්චය නොවන්නට නම් විනිශ්චය නො කරන්න. ඔබ කරන විනිශ්චය ඔබ කරා එයි."

අප දුටු කර්ම විපාකවල ආලෝකයෙන් එක් වරම මේ උද්ධානවලට ලැබෙන්නේ, නේරුම ගත හැකි පුබල නිශ්චිත අර්ථයෙකි. එහි පුායෝගික ශක්තිය කිසි සේත් වරද්දා ගත නො හැකි ය.

අනෙක් හැම හැනෙක දී මෙන් මෙහි දීත් කර්ම විපාකයේ ප්රේක ශක්තිය වේතනාව බව සැලැකිය යුතු ය. තරුණ ලෙ[ප්ටිනන්ට විපාක දුන්නේ ඔහුගේ පූර්ව ජන්මයේ සාහිතන විවේචක වෘත්තිය ම නොවේ. ඔහුගේ තුබූ ආකල්පයත්, ඔහුගේ වෘත්තිය නුනුවණින් භාවිත කිරීමෙන් අනයෙන් තුළ සැක ඉපැදවීමත් නිසා ඔහුට විපාක විදින්නට සිදු විය. කුිස්තියානිනට උපහාස කළ රෝමන් සොල්දාදුවාගේ තත්ත්වය ද (5 පරිච්ඡේදය) මෙබඳු ම බව දක්නට ලැබිණි. ඒ කර්මය හට ගත්තේ රෝමන් මුර හටයකු සේ යුතුකම ඉටු කිරීම නිසා නොවේ. තම ශක්තිය ඉදිරියෙහි අසරණව සිටි අය ගැන සිනාසීම නිසා ය. හැම අවස්ථාවෙක දී මෙන් මෙහි දීත් ගණනට වැටෙන්නේ අර්ථය මිස බහසැජනය නොවේ. දවසය මිස රූපය නොවේ. වේතනාව මිස තියාව නොවේ.

ගතිගුණ පිළිබඳ කොටසෙහි දී අතීත ආඥාදායක අද්දකීම් <sup>වලි</sup>න් බලකාමී නැමිම් ඇති වන්නේ කෙසේ දුයි පෙන්වා දෙන <sup>ල</sup>දී. නායකත්වය උසස් කොට සැලැකිය යුතු ගුණයෙකි. එහෙත් <sup>ල</sup>ය බොහෝ වීට තුෑර පාලකත්වයට නරක් වී යෙයි. මනුෂා ඉතිහාසයේ දී කීප වරක් ම, නිලයේ ශක්තිය, අහංකාරයව හා පුතිපත්ති රහිත ආත්ම පීණනයට හේතු වී තිබේ. බලය නොමනාව භාවිත කිරීමේ හා එහි විපාක ලැබීමේ දුක් මුසු නිදසුන් කීපයෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත.

සාලෙමිහි මන්තර ගුරුකම් පිළිබඳ නඩු විභාගවල දී බලයේ සිටි පුද්ගලයකු පිළිබඳ සිද්ධිය නිදසුනක් වශයෙන් ගත හැකි ය. මන්තරකාරියන් ලෙස සැත කරන ලද ස්තුීන් වධසව පත් කිරීම පිළිබඳව හේ බොහෝ දුරට වශකිව යුතු විය. කෙසේ හෝ මහජන සදාචාරය හා කිස්තියානි ලබධිය ආරක්ෂා කිරීම සඳහා, යක්ෂ ධර්මයේ පුචාරය වළක්වා ලන්නට ඉටා ගත් මේ සදාචාරී පියුරිටානුවාට නම නිල තත්ත්වයෙන් පෞද්ගලික පුයෝජන ගත හැකි බව පෙනි ගියේ ය. හේ තම කාමුක තාෂ්ණාවන් තාප්තිමත් කර ගැනීම සඳහා හිර කළ අය යොදා ගත්තේ ය.

මේ පියුරිටානු කුහකයා තම මැතෙක ම වූ ජන්මයේ දී එකොළොස් හැවිරිදි කොලුවකු ලෙස, ලිපි ගෙනුවල දක්නට ලැබේ. සැමියා විසින් අත් හරිතා ලද ස්තුියකගේ පුතකු ලෙස ඔහු උපන්නේ තම කර්ම විපාකානුරුප පරිසරයෙක ය. හේ අපස්මාර රෝගියෙකි. කියැවීම ලබන අවස්ථාවේ දී ඔහුගේ වම අංශය පණ නැත. ඔහුට කථා කිරීමට ද බැරි විය. ඔහුට තම ඇඳුම් ඇඳීම හෝ ගැලැවීම කළ නො හැකි විය. ශාරීරික අවශාතා පවා තනිව කර ගැනීමට හේ අසමර්ථ විය. ඔහුගේ උරහිස් වකුටු විය. විනාඩි විස්සෙන් තිහෙන් සෑදෙන, දින කීපයෙක් පැවැති වෙවිලීමෙකින් පසුව ඔහුට ඔජට කෙළින් කර ගැනීමට හෝ ඉද ගැනීමට හෝ නොහැකි විය.

කේසිට අනුව බොහෝ වීට අපස්මාරය පමණ ඉක්ම වූ

 <sup>104</sup> පිටේ, 2 අධේ ලිපිය බලක්න.

නාමුක කියාවල විපාකයෙකි.\* කෙසේ හෝ මේ නිදසුනේ දී බලය නොමනාව යෙදීම මේ තත්ත්වයෙහි ලා වැදගත් අංශයෙක් ගිය. මව්ගේ දුප්පත්කම හා පහත් සමාජ තත්ත්වය, ඔහුගේ පූර්ව ජිවිතයේ ආර්ථික ආරක්ෂිතත්වය පිළිබඳ උචිත පරිවර්තනයක් බව පෙතේ. අපස්මාරය පමණ ඉක්මවූ කාම සේවනයේ පුහිඵලයෙකි. අධික කාම සේවනය නිල බලය නොමනාව යෙද හු එක් කුමයෙකි.

වහන එන සිද්ධිය රෝමයේ කිස්තියානින් වටයට පැමිණ වූ කාලයට දිවෙන, බලය නොමනාව යෙදවීමේ නිදසුනෙකි. රෝමුස් සොල්දාදුවෙකි. ඔහුගේ උසස් තත්ත්වය නිසා ඔහුට සාමානා රෝමන් සොල්දාදුවකු වශයෙන් ලබා ගත හැකි පඩියට වැඩි සැහෙන මුදලක් සොයා ගත හැකි විය. ඔහු මුදල් ලබා ගත් කුමය බලයෙන් ගැනීම ද බය කර ගැනීම ද, නැතහොත් ආදී කාලීන සුංකම් මුදල් කුමයක් ද කියා කියැවීම්වලින් පැහැදිලි කර නැත. කෙසේ හෝ එබදු පුතිපත්ති රහිත කියා මාර්ගයක් නිසා ඔහුට ආර්ථික වශයෙන් ලාබ ලැබීමට හැකි විය. එහෙත් කියැවීමෙන් දක් වූ අයුරු ඔහු ආධානත්මික වශයෙන් "පිරිහි ගෙන, පිරිහි ගෙන ගිසේ ය. සෙනසුරාගේ බලපෑම ආවේ මෙයිනි."

මේ අන්තිම විස්තරය වැදගත් වන්නේ එයින් මිනිසාගේ පවට පිළියම් පිණිස ඇති වූ දුක් විදීම සෙනසුරු ගුහයා අසල වූ ඉහ ලෝක ජන්මයෙක දී ආරම්භ වූ බව දුක්වෙන හෙයිනි.

අපස්මාරයේ කර්ම හේතුව වශයෙන් වින්ත ශක්ති නොමනාව භාවිත කිරීම ද (ක්ටා ඇත. දෙකෙහි දී ම සම්බන්ධ වී ඇති කර්මයේ නියම මූල ධර්මය නො පැහැදිලි ය. ඇතැම් විට ආඛාධයේ යෝගගත්වය මනුෂන හරිරයේ ඉඩ නිර්මතියෙහි රැඳී ඇතුවා විය හැකි ය. හින්දු මනෝවිදණවේ එන වනු සහ තේරුම් ශක් විට මෙය වඩා නොඳින් තේරුම් යන්නට ඉඩ තිබේ. මේ එනු 'ජීවිත කේන්ද' යයි නම් කළ මේ කියැවීම් ඒවාට ඉහෙත් වැදගත්කමක් පවරා දෙයි. කැරැකෙන තේති සුලි වන ඒවා භෞතික කායය හා ආත්මය සම්බන්ධ වන ලකුග බව පෙනේ. (මේ වතු ගැන විස්කරයෙක් පොල්වන්නේ බුද්ධදන්න බිමියන්ගේ පර්රවාද බෞද්ධ දර්ගනයේ අවවැනි පරිවිඡේදයෙහි එයි.)

මෙය එක්තරා අපාය වර්ගයක් බව පෙනේ. මෙයින් පොළොලේ සිදුවන ජන්ම හා ජෙන්තිශ්ශාස්තුය අතර ඇති අනෙන්නා සම්බන්ධතාව පිළිබඳ කේසි මතය ද දක්වෙයි. ඔහු ජෙන්තිශ්ශාස්තුය යන වචනය පෙදුවේ ඉතා පරිස්සමිනි, ගුහලෝක බලපෑම් පිළිබඳ අපේ දනුම තවම අසම්පූර්ණ බව ඔහු නැවත නැවතත් තදින් කියා ඇත.'

රෝමුස්ගේ වර්තමාන ජීවිත පරිසරය ජෞාතිශ්ශාස්තුය අනුගමනය කරන ඕනෑ ම කෙනකුට ශනිගේ බලපෑමක් ඇතැයි සිතෙන තරමට දුක් සහිත ය. ඔහුගේ වැඩිහිටි ජීවිතය දිගට ම දුප්පත්කම, ධන හානිය, නිවසක් නැතිකම හා බඩගින්න, පියවරක් පාසා ම ඔහු යුහුබැඳ ඇත. වෘත්තියෙන් සන්නාලියකු වූ ඔහුව තම බ්රියත් දරුවන් පස් දෙනාත් නඩත්තු කර ගැනීමට තරම මුදලක් සොයා ගත නොහැකි විය. ලන්ඩන් නුවර මුඩුක්කුවල ඔහුට යන්තම දිවි ගැට ගසා ගත හැකි වූයේ ඔහුගේ ඇමෙරිකානු ඥාතීන්ගේ නපාගහිලීත්වයෙනි.

මෙහි දීත් බලය නො මනාව යෙදීමේ පාපයට, එය සිදු කළ ක්ෂේතුයේ දී ම පුතිකාර ලැබී ඇති බව පෙනේ. වරක් ඔහු අනාපයන් තුළ ඇති කළ අගහිතකම දන් ඔහු කෙරෙහි එසේ ම ඇත.

බලය තො මනාව යෙදවීමේ නවත් සැලැකිය යුතු නිදසුතෙක් නම් එක් ස්තුීයක පිළිබද කථාවෙකි. ඔ පුංශ විප්ලව කාලයේ මධාවේ පන්තියට අයත් ව සිටියා ය. ඕ නම ජාති හිතොමින් රදළයන්ට විරුද්ධව විප්ලවයට පෙළඹුවා ය. මෙයිනුත් ඇගේ අවංක විඥානවාදයෙනුත් කරුණකට කැපවීමෙනුත් ඕ මහා ආධානත්මික දියුණුවක් ලැබුවා ය. එහෙත්

මෙහි එන අදහස පරිවර්තකව කොදින් පැහැදිලි නැක, ශනි ඒරාස්වකයක් ගැන කියැවෙන බව පෙනේ.

<sup>20</sup> වැනි පරිවිඡේදයේ එන ජෙනභිශ්ශාප්තුය පිළිබද අඩෝ ලිපිය ද බලන්න

වාසි ලැබුණායින් පසු, විප්ලවයෙන් පසු ව, ඇයට බලගතු තැනක් ලැබුණු විට, ඕ ආඥාදායක වී තමා විසින් බලයෙන් පහ කරන ලද අයටත් වැඩියෙන් නරක ලෙස ඒ බලය පාවිච්චි කළා ය. කියැවීම මෙසේ ය: "ඒ නිසා මේ ආත්මයට මුළු වර්තමාන ජීවිතයේ දී ම අනුන්ගෙන් අණ ලැබීමට සිදු වී ඇත. එසේ ම තම අවශාතා බොහොමයක් යටපත් කර ගන්නට සිදු වී ඇත."

දූන් මේ ස්තුිය සිටින්නේ ඉතා දුෂ්කර පරිසරයෙක ය. කියැවීම් ලබා ගන්නා වීට ඇගේ වයස අවුරුදු හතළිහෙකි. ඒ වන විට අවුරුදු දහයක් වැන්දමුව සිටි ඇයට කුඩා දුරියක් සිටියා ය. නමාගේත් දරියගේත් නඩත්තුව සඳහා ඇට මහත් දුෂ්කරතාවලට මුහුණ දීමට සිදු විය, ටික කලක් හි ආණ්ඩුවේ ඩබ්ලිව්. පී. ඒ. විපාපාරයෙක වැඩ කළා ය. ඒ හොඳ ම අවස්ථාවේ දී පවා ඇගේ තත්ත්වය අවදානම් විය. ඇගේ තනිකම නිසාත්, විනෝදයට අවස්ථාවක් නැතිකම නිසාත්, පුාර්ථනා බිදී ගියාක් මෙන් ඇව දනිණි. ඇ වැට් සිට් හිර ගෙයක් බඳු තත්ත්වය අහමුවෙක පුතිඵලයෙක් නොවේ. එය ඇ විසින් බලය නො මනාව යෙදීමෙන් අනයෙන් කෙරෙහි බලයෙන් ඇති කරන ලද බන්ධනවල නිවැරැදි පුතිබිම්බයෙකි. මතු පිටින් පෙනෙන්නේ ඇ නිර්දය ආර්ථික තුමයකට, නැති නම් දෛවයේ අසාධාරණ බෙදා දීමකට ගොදුරු වූ බව ය. එහෙන් කර්මයේ ශක්තිය අනුව බලන විට ඈ ගොදුරු කරන ලද්දේ තමා විසින් ම බව පෙනි යයි.

මෙබඳු නිදසුන්වලින්, අනෙක් මිනිසුන්ගේ දුෂ්කරතා විගුහ කිරීමේ දීත්, පෙනෙන වලයෙන් විය හැකි හේතුවට කරන තර්කණයේ දීත්, පුයෝජනවත් වන අනුමාන සලකුණෙක් ලැබෙයි. අවුරුදු දෙදහසකට පෙර ශුීසියේ සිටි අයිස්විලුස් ' "චරිතය ඉරණමය" යි කීවේ ය. ඔහු කියා ඇත්තේ එහි අනෙක්

I. Aeschvlus

පැත්තත් සතා වූ කියමතෙකි. එසේ කියන්නේ ඉහත සලකා බලන ලද නිදසුන් පරීක්ෂා කරන විට අද ඉරණම ඊයේ චරිතය හෙළි කරන බව පෙනී යන නිසා ය.

පුනර්ජන්මය පිළිබදව කල්පනාකාරීව පරීක්ෂා කරන්නාව ඇති වන වැදගත් පුශ්තයෙක් ඇත. දුප්පත්කම හා පහත් තත්ත්වය බලය නොමනාව යෙදීම නිසා ඇති වූ, අවශා අධ්පාපනයක් දීම සඳහා එන, කර්ම විපාක නම්, සමාජ තත්ත්වය උසස් කිරීම සඳහා වෙහෙස ගන්නේ කුමකට ද යනු ය, ඒ පුශ්නය. නිදසුනත් වශයෙන් ඉහන සඳහන් සන්නාලියාට අපගේ ආර්ථික තුමයට වඩා අඩුවෙන් අකාරුණික වූ ආර්ථික තුමයෙක දී හොඳ සැලකිල්ලක් දක්වුණා නම් කර්මයේ බලාපොරොත්තුව බ්දී යන්නේ නැති ද ?

මතු පරිවිඡේදයෙක දී මේ පුන්නය හැන වඩා පූර්ණ ව වීමසා බලනු ලැබේ. එහෙත් මේ අවස්ථාවේ දී, පුනර්ජන්මවාදය විළිගැනීම, මනුපෘ සමාජය විළිබඳ නිරුත්සුක ආකල්පයට සම නොවන බව තදින් කියා සිටිය යුතු ය. භයානක අගහිඟයේ පාඩම ඉගෙන ගත යුතු ආත්මයෝ ්, තමන් විසින් විදිය යුතු දිළිඳුකමට ඉඩ දෙන සමාජ අසාධාරණයෙක් ඇති කාලයෙක හා ස්ථානයෙක උපදිති, එසේ වුවත් අනෙක් අයගේ නත්ත්වය හොඳ කිරීමට වැඩ නොකරන අය, ඒ එක්කම චාරිතුයෙන් <sup>2</sup> පාපයක් සිදු කර ගනිති. දන දන අනාපයන්ගෙන් සූරා ගෙන ජීවත් වන්නෝ වාරිතුයෙන් පාපයක් ' සිදු කර ගනිති. නම සහෝදරයාට කළ පව්කම් දෙක ම කිසියම් දිනෙක විපාක දීය යුතු ය.

නිවැරැදිව තේරුම් ගන්නා ලද පුනර්ජන්මවාදය කුෑර පාලකයනට හෝ නම සහෝදර මනුෂෙයන් රවටන්නවුනට

කාල විපත්ති හා දේශ විපත්ති.

<sup>2,</sup> චාරිතු පාපය නම් කළ යුතු දෙය නොකර සිටීමෙන් සිදුවන පාපයයි.

<sup>3.</sup> වාරිතු පාපය නම් නො කළ යුතු දෙය කිරීමෙන් සිදුවන පාපයයි.

හෝ ක්ෂේම භුමියක් සපයා දෙන්නේ නැත. පුනර්ජන්මවාදය, පුද්ගල ආත්මය පිළිබඳ වත් ආත්මය විසින් පාරිශුද්ධිය ලබා ගන්නා නියම ධර්ම හා කුම පිළිබඳ වත් කරුණු දක්වන්නක් නිසා එය පළමු කොට ම මනෝවිදපාත්මක වුවෙකි. එහෙත් එය පැතිරි ගොස් සාමාජික ද වේ. එසේ වන්නේ පුද්ගල පරිණාමය කුමානුකූල කරන්නා වූ කර්ම නියාමය දිය කර හරින එක ම ධර්මයන් ඒ නියාමෙහි අන්තිම අර්ථයන් මෛතුිය ම වන නිසා ය. මෛතුිය සත්ත්වයන් අරමුණු කොට ඇති නිසා සාමාජික වූවෙකි.

මිනිසුන්ගේ සංවිධානවලින් විශ්ව නියාමය යටපත් වී නොයන බව පුනර්ජන්මවාදයෙන් ස්ථීරව කියැවෙයි. විපාකදායක මූල ධර්මය, ජලය මෙන් හැම විට ම තම නියම මට්ටම සොයා ගනී. ඒ ඒ කැලයට අයත් සමාජ ගොඩනැගිල්ල වෙනස් විය හැකි ය. එහෙත් එය තම පරිසරය ලෙස තෝරා ගත් ආත්මවලට, තම අභානේතර දෝෂය සකස් කර ගැනීමට අවශා වූ උපාය ඒ ගොඩනැගිල්ල තුළ ස්ථීරව පවතින බව පෙනේ.

## 12

## මානසික විකානින්ගේ අතින ජන්ම සම්භවය

ම් ප්‍රිට්ට්ට්ට්ටේ නමත් "යට් සිත" සහ වචනයන් අද ඉතා ප්‍රතිද්ධ ය. එහෙත් බොහෝ දෙනා ලේපායිඩ් යට් සිත සොයා ගත්තේ සම්මෝහ නිදුාව ! පිළිබඳ කළ පරීක්ෂණවලින් බව දන්නේ නැත. සම්මෝහ නිදුාවට පත් කරනු ලැබූ අාතුරයනව ඔවුන්ගේ සසංඥ තත්ත්වයේ දී සම්පූර්ණයෙන් ම අමතකව තිබූ බාල කාලයේ පවත් වූ, සිද්ධී සිහිපත් කළ හැකි වී තිබේ. ලේපායිඩට යට් සිතක් පිළිගන්නට සිදු වූයේ වෙනත් කුමයෙකින් ලබා ගත නොහැකි මේ තොරතුරු ඉතිරි වී තිබීම විවරණය කරනු සඳහා ය. බොහෝ රෝගීන් පිළිබඳව සම්මෝහ නිදුාව අතපේති කර බව ඔප්පූ වී හිය නිසා, පසු කාලයෙක දී, පිළියම් කිරීමේ උපායක් වශයෙන් සම්මෝහ නිදාව පුයෝජනයට නො ගෙන අත්හළ ලේපායිඩ් යට් සිතේ පතුල සෙවීමට වෙනත් කුම දීයුණු කෙළේ ය. එහෙත් සම්මෝහ නිදාව, මනෝවිගුහයේ මව වශයෙන් සැලැකිය යුතු ය.

සම්මෝහ නිදුාව නම් තමාගේ ම හෝ අනිපතුගේ හෝ යෝජනාවෙකින් ඇති වන කෘතිම නිත්දෙකි. මෙය ස්වාපනය, පම්කරණය ආදි නම්වලින් ද හැඳින්වෙයි. මෙය එක්තරා විදියෙක සමවතෙකි.

පුනර්ජන්මවාදී මනෝවිදහවෙහි දී ද සම්මෝහ නිදුාවට එබඳු ම කෘතයයක් තිබිය හැකි ය. සම්මෝහ නිදුාවට පත් වූ පුද්ගලයාට අනාෂ පුද්ගලයන්ගේ අතිත ජීවිත ඉතිහාස, සොයා ඉත හැකි බව කේසිගේ දිවැසින් දක්වන බව පෙනේ. සමහර වුට මීටත් වඩා වැදගත් විය හැකි බව පෙනෙන්නේ, සම්මෝහ නිදුාවෙන් හෝ චින්තන ධෂානය වැනි උපායෙකින් හෝ තමාගේම අතීත ජීවිතවල නැවන ජීවත් විය හැකි බවයි. සම්මෝහ නිදාවේ දී ව්යසින් ආපසු යෑම ' පිළිබද පරීක්ෂණවලින්, උපතේ පටන් ජීවිතයේ පසු වූ හැම සිද්ධියක් පිළිබඳව ම, විස්තරාත්මක වූ ද, අනුකුමික වූ ද, මනකයක් සිතේ කිසියම් තව්වුවෙක තැන්පත්ව ඇති බව, ඔප්පු වී තිබේ. නිදසුනක් ගතිමු. වයස අවුරුදු දහයකට ආපසු ගිය සම්මෝහ නිදොපගත පුද්ගලයකුට ඔහුගේ නම ලියන්නට කී වීට, ලියන්නේ ඔහු ව්යස දහයේ දී ලියු ආකාරයට ය. ව්යස හයට නවත් ආපසු ගිය වීට ලියන්නේ, තමත් ළාබාල අකුරුවලිනි. වසස තුනට ආපසු ගිය හොත්, තම පැන්සලෙන් තේරුමක් නැති ඉරි අදිනවාට වැඩි දෙයක් කරන්නට හේ අසමර්ථ වෙයි. මේ වයසින් ආපසු යාමේ පරික්ෂණ, විශ්වවිදහලය පත්තිවල දී සුලබව කරනු ලැබේ. මේවා මේ විෂය හදාරන අයට හුරු පුරුදු දේවල් ස.

ධී, රෝහා <sup>2</sup> නම් පුංග විදහඥයාගේ කාර්යය පුසිද්ධියෙන් අඩු ය. හේ දහනව වැනි සියවසේ අපරභාගයේ දී, එම ආපසු යෑමේ උපායෙන් ම අතිත ජන්ම අද්දකීම් පිළිබඳ සිහිවීම් පුබුදු කර ගැනීමට නමා සමත් බව කියා සිටිසේ ය. 'Les Vies Successives' (අනුතුමික ජීවිත) නම් ඔහුගේ පොතට විදහනුකූල පිළිගැනීමෙක් ලැබී නැත. සමහර විට කිසියම් දිනෙක ඔහු ' පුතර්ජන්ම මනෝවිදහා ක්ෂේතුයෙහි පුරෝගාමයකු ලෙස පුසිද්ධියේ පිළිගැනෙනවා ඇත. වඩාත් මෑතෙක දී පෙන්සිල්වෙනියාවේ හේරන්හි ඒ. ආර්. මාටින් එබඳුම හැදෑරීම්

<sup>1.</sup> Age-Regression

කොට 'Researches in Reincarnation and Beyond' (පුනර්ජන්මය හා ඔබ්බ පිළිබඳ පරීක්ෂණ) නම් සම්භාවනිය ගුන්ථයක් පුසිද්ධ කොට තිබේ. මේ කුමයට උපකුමවලින් පෙර ආත්ම භාවයන් සිහි කිරීම, දනට ස්වභාව ධර්මයේ අභිපායට විරුද්ධ බව පෙනේ, එසේ නැති නම් අප සියලු දෙනාට ම අපේ අතීත, නිකම් ම සිහිපත් විය යුතු ය. කෙසේ හෝ විදහමේ පුයෝජනය තකා කරන ලද මෙබඳු පුයක්න, සිත් අලවනසුලු ද අගනේ ද වේ. මේවා වැඩිකල් යන්නට පෙර, පුනර්ජන්මයේ සතාභාව ඔප්පු කිරීමට අවසාන පරීක්ෂණාගාරික සාක්ෂා සපයනු ඇත.

කේසිගේ සම්මෝහ නිදා දිවැසින් පරීක්ෂා කරන ලද, මානසික විකෘති පිළිබඳ නිදසුන් දෙස බලන විට, ඒවායින් ස්මරණයේ හා යට් සිතේ ස්වභාවය හෙළිවන බවත්, වර්තමාන මනෝට්හුහයෙන් පිළිගෙන ඇතිවාට වැඩියෙන් යට් සිත හැඹුරු බවත්, දක්නට ලැබෙයි. මේ සිද්ධි හැම එකක් ම ඔප්පු කරන සාක්කි නැත. ඒ කියන්නේ, කේසි අතීතය පිළිබඳව කී දෙස සෘජුව හෝ වකුව සනා යයි ඔප්පු කරන සාක්කි හැම විට ම ඒ සිද්ධිවලින් නොසැපයෙන බවයි. එහෙත් ඇතැම් සිද්ධි පිළිබඳව, අඩු ගණනේ එක්තරා පුමාණයෙක සාක්කි ඇත. සාක්කි නැති සිද්ධි ද, එක් පැවැලිලි සහිත සම්පූර්ණ චිනුයෙක නවත් කැබරි ලෙස පමණක් සැලකිය හැකි ය. මේ සමස්තයේ යුක්ති සහගත භාවය පිළිගත් කල්හි, විස්තරයන්ගේ ඇදහිය යුතු බව ඉබේට ම ඇති වෙයි.

මානසික ජීවිතයේ ඇති විකෘතින් අතර එක් කුහුල් දනවනසුලු නිදසුනෙක් නම් හිතිකා රෝගයයි. හිතිකාවක් යන්නෙත් මතෝ විශාහකයන් විසින් සාමානෂයෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ, වෛරයකට හෝ යටපත් කරන ලද ආකුමණයකට හෝ, තද අපරාධ සංඥාවකට හෝ හේතු විය හැකි සංකීර්ණ දී අවස්ථාවෙක දී හටගත් පමණ ඉක්ම වූ හයෙකි. මේ යටහිර හැඟීම. පසුව අධික වූ ද පෙනෙන තරමින් අයුක්ති සහගත වූ ද, හයක් ලෙස එළියට එයි. මෙහි දී පැවැතිය හැකි හය ජනක අරමුණු අභිගයින් විවිධ ය. වැසුණු නැන්, උස් නැන්, බළල්ලු, හෙණ හෝ වෙනත් නොයෙක් දේ බයේ අරමුණු විය හැකි ය. නෝරා ගනු ලබන අරමුණෙහි, මූලික නියුණු අද්දකීමට සෘජු හෝ වකු සම්බන්ධයෙක් ඇත. කෙසේ හෝ අඩු ගණනේ ඇතැම සිද්ධිවල දී මේ නද අහේතුක බයේ උපත ඒ හා සෘජුව සම්බන්ධ වූ කිසියම් අතීන ජීවිත අද්දකීමෙක නිබිය හැකි බව කේසි තියැවීම්වලින් පෙන්වනු ලැබේ.

ළදරු කාලයේ දී පවා, වැසුණු තැන්වලට බිය වූ ස්තියකගේ සිද්ධිය සින් ගන්නා තිදසුනෙකි. නාතා ශාලාවල දී ඕ දොරටුව ළඟ අසුනෙක හිඳ ගන්නට ඕනෑ යයි බල කර සිටියා ය. ඈ ගිය බසය නදින් පිරි ගිය හොත් ඕ එයින් බැස අනෙකක් එන තුරු බලා සිටියා ය. පිටිසර පළාත්වලට ගිය අවස්ථාවල දී ශල් ගෙවලට, ශුතාවලට හෝ කුඩා වැසුණු ස්ථානවලට ඇතුළු වීමට ඕ බිය වූවා ය. ඈට හෝ ඇගේ පවුලේ අනෙකකුට හෝ, මේ විශේෂ ස්වභාවය තේරුම ගත නො හැකි විය. ඒ කාවවත්, එබදු බියක් ඇති කළ හැකි, ළමා වියට අයත් අස්වාභාවික අද්දකීමක් සිහිපත් කළ නො හැකි වූ හෙයිනි. කේසි කියැවීමට අනුව විවරණය මෙයයි. ඇගේ අනිත ජීවිතයේ දී ගුතාවෙක වහලක් ඈ මත කඩා වැටී ඕ හුස්ම හිර වී මළා ය. මේ භයානක මරණය පිළිබඳ මතක ඇගේ යටි සිතේ නවමත් පවති.

තවත් ස්තුියකට භීතිකා දෙකක් තිබුණේ ය. ඕ ආයුධවලටත් ලොම සහිත සතුනටත් බිය වූවා ය. විශේෂයෙන්ම ලොම සහිත ගෘහවාසී නුරතල් සතුනට බිය වූවා ය. තමා සමීපයෙහි කැපෙන ආයුධ දුටු විටත් ඕ බියෙන් නො සන්සුන් වූවා ය. මීට හේතුව වශයෙන් ජීවිත කියැවීමෙන් කියන ලද්දේ පර්සීයානු ජන්මයෙක දී ඈ කඩුවෙකින් කැපුම් ලැබ මිය ශිල බව ය.

පවුලේ හැම දෙනාට ම නුරහල් සතුන් සිටි විශාල පවුලෙක ඉපදී සිටි නිසා සතුනට ඇති ඇගේ බිය, වර්තමාන ජීවිතය පදනම් කර ගෙන තේරුම ගත නො හැකි ය. විශේෂයෙන් ම ඇගේ සහෝදරයා සතුනට පිය කෙළේ ය. එහෙත් අනෙකකු සර්පයකු දුටු විට බිය වන තරමට, ඕ බළලකු හෝ බල්ලකු ගෙදර දී දුටු විට බිය වූවා ය. තව ද අෑට කිසි දිනෙක වත් ලොම කබායක් හෝ ලොම වාට් දමූ කබායක් හෝ අදින්නව නො හැකි විය. සමහර විට මානසික වෛදප විදහඥයන් ඇගේ බිය, පවුලේ සාමාජිකයනට ඇගේ තුබූ සම්බන්ධතා මාර්ගයෙන් සොයනවා ඇත. නිදසුනක් වශයෙන් සතුනට විශේෂයෙන් පිය කළ සහෝදරයා පිළිබඳ වීර්ෂනව සොයා ගෙන ඒ බිය වෛරයේ පුකාගනයෙකැයි වීවරණය කරනු ඇත. කෙසේ හෝ කියැවීම, ඇගේ මේ පුදුම බිය අත්ලන්තියානු ජන්මයකට සම්බන්ධ කළේ ය. එහි දී අෑ පිළිකුල් කටයුතු සතුන් සම්බන්ධ කිසියම අද්දකිමක් ලබා ඇත.

කියැවීමෙන් තවත් බොහෝ හිතිකා, මේ අයුරින් අභීත ජන්මයක් පදනම් කර ගෙන තෝරා දී තිබේ. අඳුරට තුබු හිතිකාවක්, ඒ ආත්මය xiv ලුවී රජුගේ කාලයේ පුංගයේ අදුරු හිර ගෙයෙක දේශපාලන සිරකරුවකු වශයෙන් ලැබූ අද්දකීමකට සම්බන්ධ කර ඇත. මුවහත් ආයුධවලට තිබූ බියෙක හේතුව ලෙස පුංශයේ වධකාගාරයෙක දී ලැබූ අද්දකීමක් දක්වා තිබේ. මේ ආත්මය එහි දී විවිධ වධකායුධවලින් කැපුම් ලබා ඇත. එක් පුද්ගලයකුව ලෝකය විනාශ වෙතැයි නද බියෙක් පැවැත්තේය. මේ බිය අත්ලන්තිසය දියේ ගිලුණු එක් අවස්ථාවෙක දී ඒ පුද්ගලයා ලැබූ පෙරුවියානු අද්දකීමකට සම්බන්ධ ය. විවෙකී ව පාඩම් කිරීමට කඳු ගැවයකට නැම සුටිය දී ගිලීම සිදු විය. තමා අවට හැම පැත්තෙන් ම ජලය නැඟ ගෙන එනු හේ දුටුවේ ස. වල් සතුන්ව තුබූ තද බියෙක තේතුව වශයෙන් රෝමයේ දී ලැබූ අද්දකීමක් දක්වා තිබේ. මෙහි දී මේ ස්තියගේ ස්වාම්පුරුපයා රංග භුමියෙහි වල් සතුන් සමග සටනට දමා තිබේ. ජලයට බිය වූ තෙවැන්නකුට රෝමන් අධිරාජනය පැතුරුණු කාලයේ දී කුණාටුවෙක දී නැව බිඳීමකට අසු වූ බව කියා ඇත.

මේ සිද්ධි සාමානය මනෝවිදසාවේ දෘෂ්ටියෙන් විවේචනාත්මකව පිරික්සන විට ඒ හැම එකෙක දී ම හිනිකාව පුමාණවත්ව විවරණය කළ හැකි වර්තමාන ජීවිත තත්ත්වයක් නොතිබුණා දයි අපට විමතියෙක් ඇති වේ. යටපත් කරන ලද කිසියම භාවික ් කැළැඹීමක් තිබිය හැකි බව පිළිගත්තත් හිනිකාවේ සතය පදනම වූ පූර්වතර ස්මරණයක් තිබිය නො හැකි යයි එයින් කියැවෙන්නේ නැත. නිදසුනක් වශයෙන් වැසුණු කැන්වලට බිය වූ ස්නිය වයස අවුරුදු හතරේ දී අඳුරු කාමරයෙක වසා දමනු ලැබ ඒ සිද්ධිය අමතකව තිබෙන්නට පුළුවන. අසංයුත්ත සංඝවතයේ දී කෝ සම්මෝන නිදාවේ දී හෝ සිද්ධිය මතු වන්නට ඉඩ තිබේ. මානසික වෛදය විදහඥයා ඒ තොරතුරු පදනම් කර ගෙන විසඳා ගෙන ගොස් ස්නායු අකුමිකතාව ඇති කළ හැකි භාවික පුශ්න පිළිබඳ අවබෝධයක් ලබනවා ඇත.

මේ අවස්ථාවල දී එක්තරා වැදගත් කරුණක් අමතක කරනු ලැබේ. එනම් බොහෝ දෙනකුට වෙනත් සමහරුන් තුළ හිතිකා ඇති කිරීමට සමත් වන අද්දකීම් ලැබී තිබිය දීන් එබඳු හිතිකා ඇති නොවීමයි. මිනිස් හැගීම් සම්බන්ධයෙන් අපට ගණිත ශාස්තුයේ දී මෙන් නිවැරැදි සමීකරණ බලාපොරොත්තු වීය නොහැකි නමුදු ඇතැමුනට පමණක් එබඳ හිතිකා ඇති

 <sup>්</sup> නය කෝඩාදි නැගීම පිළිබඳ වූ

<sup>2.</sup> Free Association (- නිදහසේ අදහස් ගලා අන්නට ඉඩ දීම.)

වන්නේ ඇයි දැයි ඇසිය යුතුය. මේ විශේෂ පුද්ගලයා පමණක් ඊට යටත් වන්නේ ඇයි ? ආවරණ භිතිකාවේ හේතුව වශයෙන් නිතර දක්වෙන භාවික වූ අද්දකීම ඇති වූ සියලු දෙනාට ම ඒ භිතිකා ඇතිවනවා නම් ඒ අය කොතරම් බහුල වනවා ද යතහොත් දුරකථන කාමරත් නිදන කාමරත්, කාමර එකක් ඇති නිවාසත්, සින්කලු සමාජ ශාලා සමහරකුත් මහජන සෞඛ්‍යයට හා හොඳ සිහියට ඇති අන්තරාය යයි සලකා වසා දමන්නට සිදු වේ.

මේ පුශ්තයට කේසි කියැවීම්වලින් දක්වා ඇති උත්තරය මෙයයි. භාවික අවස්ථාවෙක දී එක් ළදරුවෙක් අනෙකකුව වඩා නොසන්සුන්කමට පත් වේ නම්, එසේ වන්නේ අතිත අද්දකීමක් නිසා විය යුතු ය. වර්තමාන ඒවන තත්ත්වය කියා කරන්නේ වැළැලී තුබූ දුක් වේදනාවන් මතු කිරීමේ අවස්ථාවක් වගයෙන් පමණි.

මෙසේ පුනර්ජන්මවාදයට අනුව යට් සිත බොරු පතුලක් ඇති පෙව්ටියක් මෙන් සාමානායෙන් පෙනෙනවාට ගැඹුරුය. ඇතැම් මනෝව්ගුහකයනට - විශේෂයෙන් ම කාල් යුංච වෙනත් කුමයෙකින් තෝරා දිය නො හැකි මානසික ඒවිතයේ සිද්ධි තෝරා දීම සඳහා සිතේ වඩා ගැඹුරු වූ මට්ටම ඇතැයි පිළිගත යුතු බව හැඟී ගොස් ඇත. මෙසේ ඔවුන්, සියලු මිනිසුන්ව පුයෝජනයට ගත හැකි ජාතියේ අද්දකීම්වල ස්මෘති සාගරයක් ඇත්තේ ය යන පිළිගැනීම පිට සාමුහික යට් සිත¹ ජාතික යට් සිත¹ නැත හොත් ජාතික ස්මෘතිය¹ ගැන කියා ඇත. එබදු විශාල ස්මරණයෙක් නැත්තේ යයි ස්වීරව කිව නොහැකි නමුදි මේ මතය පෞද්ගලික වූ ස්මරණය, අතිත ජීවිතය දිගේ යට් සිතේ ඇත ආපස්සට දිවෙනැයි යන මනය තරම් පිළිගැනීම

Collective Unconscious මෙය පාලය විඥානය වැන්නෙකි.

<sup>2.</sup> Race Unconscious

<sup>3.</sup> Racial Memory

අහසු නැත. ධානසාගාරයෙක ධානස තැන්පත්ව ඇත්තා සේ ස්මරණය තැන්පත්ව ඇතැයි ද ජාතියේ සියල්ලන් විසින් එය ඇද ගෙන පුයෝජනයට ගනිතැයි ද යන මතය සම්භාවස වේ නම් ස්මරණය පෞද්ගලිකය යන මතය ද ඒ තරමට වන් සමභාවස ය. එබඳු නැන්පත් වූ අද්දකීම් භාණ්ඩාගාරයක් ඇත්නම් එය වචනයේ නියම අර්ථයෙන් ස්මරණයක් වන බව නො පෙනේ. ඊට දුනීම් මාර්ගයෙක් යයි කීම වඩා ගැළැපෙයි.

කේසි කියැවීමවලින් ඉදිරිපත් වන මතයට අනුව පුද්ගලයකුට ඈත අතීතයෙන් මතු වන අසංඥ ස්මරණය ඇත. එහෙත් ඒවා මතු වන්නේ ජාතික ස්මරණයේ කිසියම් කල්පිත විලෙකින් හෝ කලකට පෙර මළ මුතුන්ම්ත්තකුගෙන් හෝ නොව ඔහුගේ ම අතිත අද්දකිමෙනි. ඔහුගේ සියලු අසංඥ භයත් ද්වේෂන් ආශා හා ආවේගත් ඔහු විසින් ඔහුට ම පවරා දෙන ලද දායාදයි. මිනිසකු විසින් ඔහුගේ අද, හෙටට පවරා දෙන්නා සේ ඒවා පවරා දෙනු ලැබේ. ඔහු අතීත ජන්ම කීපයෙක දී වනවාරියකුව සිටීම නිසා ඔහු තුළ අත් නොහැරුණු වනවාරී ආවේග කීපයක් තිබීම ස්වාභාවික ය. වරක් ඔහු වනයේ භයවලින් හා මිනිසුන්ගේ කුෑරකම්වලින් තර්ජනය ලැබුවේ ය. මේ නිසා තවමත් ඔහුට පදනම් රහිත ආගන්තුක වූ බිය තිබීම ස්වාභාවිකය. දනට ඔහු ආගුය කරන පුද්ගලයන්ගෙන් බොහෝ දෙනකුට අතීත ජීවිතයේ මෛතුී කිරීමට හෝ ද්වේෂ කිරීමට හොඳ හේතු යුක්ති තිබිණි. වර්තමානයෙහි ඒ පුද්ගලයන් කෙරෙහි ම අහේතුක <sup>ල</sup>ලස පෙනෙන මෛතුීය හෝ ද්වේෂය ඇති වීම ස්වාභාවික ය.

භීතිකා ලෙසින් හැර වෙනත් කුමවලින් ද යට් සිතේ තුබූ . දේවල් අස්වාභාවික ලෙසින් මතු වන බව පැහැදිලි ය. සිද්ධි කීපයෙක දී ම නැවත නැවත පෙනෙන සිහින කේසි විසින් අභීත ජන්ම අද්දකීම පදනම් කොට ගෙන තෝරා දී ඇත. ප්‍රතිත දක්වෙන පුශ්නය ඇසූ ස්තිය මේ පිළිබඳ සිත් ගන්නා නිදසුන්වලින් එකෙකි. "මා ඉතා කුඩා කාලයේ දී බොහෝ චාර ගණනක විනාශකාරී කළු වලාකුළකුන් ඇතිව ලෝකය විනාශ වන්නට යනවා හිනෙන් දක්කේ කවර හෙයින් ද ?" මේ හීතය අන්ලන්තියානු අද්දකීමෙකින් ඇති වූ බව උත්තරයෙන් දක්විණි. එකල ඕ පූජකවරියක් ද වෛදපවරියක් ද වූවා ය. ඇ අන්ලන්තියයේ එක් භයානක විනාශයක් දක තිබිණි. මේ සංස්කාරය (වාසනාව) නැවත නැවත සීනෙන් මතු වන තරමට ඇගේ ස්මරණයෙහි තදින් කා වැදී තිබුණේ ය.

සතර හැවිරිදී දරියක පිළිබඳ තවත් හොඳ නිදසුනෙක් අැත. දිනපතා ම වාගේ කදුළු හලා ගෙන මහත් දුකෙකින් මෙන් පිබිදී ඕ තම මව ශියට පත් කළා ය. ශාර්රික වශයෙන් ඕ හොඳ සනීපයෙකින් සිටියා ය. මේ නොසන්සුන් තත්ත්වය තෝරා දෙන ලෙස මව කේසිට ලීවා ය. කියැවීමට අනුව වේ දරිය දෙවන ලෝක යුද්ධ කාලයෙහි පුංශයේ දී හයානක මරණයකට මුහුණ දුන්නා ය. පුතර්ජන්ම ඉහණයට උත්සුක වූ නමුත් ඈ තම ඇමෙරිකානු මා පියන් වෙත ආවේ නව මාසයකට පසුව ය. ජීවිත අතර වූ එතරම් කෙටි කාලයෙක දී බෝම්බ දමීම හා ගිනි ගැනීම පිළිබඳ හයානක ස්මරණ නැති වී ශියේ නැත. ඒ හය දරියගේ විසුද්සඳාණයෙහි නිදී මට්ටමේ දී මතු විය.

මේ දන් කියන ලද සිදුවීම වැනි සිදුවීම නිසා ස්මරණයේ මුළු පුන්නය ම පරීක්ෂණයට පාතු කළ යුතු බව අනිවාර්යයෙන්ම පැහැදිලි වෙයි. පුනර්ජන්මවාදයට විරුද්ධව බොහෝ දෙනකුන් විසින් ඉදිරිපත් කරනු ලබන පළමු වැනි විරෝධය නම් අප්ව අපේ අතීත සිහිපත් කළ නොහැකි වීමයි. සන්නෙකින් ම මෙය කුහුල් දනවන තත්ත්වයෙකි. අපට කුඩා කාලයෙන් සිහිපත් කළ හැක්කේ අල්පයකි. ඉතා කුඩා කාලයේ කිසිවක් සිහි කළ නොහැකි ය. මේ ගැන සිතත විට එය එතරම් පුදුමයෙක් නොවේ සසංඥ ස්මරණය ඉතා තුනී දෙයෙකි. ගගො පුවාහයක් සේ සුදුවීම අපෙන් ගලා යයි. "මට යමක් මනක නැහැ" යි කීම එය සිදු වූයේ නැතැයි ඔප්පු කිරීමෙක් නොවේ. අප අපේ මිනුයකුගෙන්, හරියට ම 1939 යේ අපියෙල් 5 වැනි දා උදේ 10,26 ට ඔබ කරමින් සිටියේ කුමක් දයි ඇසුවොත් ඔහුට හරියටම අවංකව උත්තර දිය නොහැකි බවට අප සතු මුළු වස්තුව ම ඉව්ටුවට තැබිය හැකිය. ඔහුගේ ජීවිතයේ මේ විශේෂ වේලාව මතක් කරන්නට බැරි වීම නිසා ඔහු ඒ මොහොතේ ජීවත් නො වූ බව කිසි සේත් ඔප්පු නොවේ.

ඒ නිසා පුනර්ජන්මවාදයට ඇති මේ විරෝධයට පහසුවෙන් උත්තර දිය හැකි ය. පළමුවැනිව අමතක වීම හා මතක යටපත් වීම ඉතා ස්වාභාවික සාමානය මනුෂේ ධර්මතාවක් නිසාත් දෙවැනි ව සාරය ඉතිරි වී විස්තර නැති වී යෑම මතකයේ ස්වභාවයක් නිසාත් ඒ විරෝධයට උත්තර දිය හැකි ය. නිදසුනක් හනිමු, ඕනෑ ම වැඩිහිටියකු 7 x 7 - 49 බවත් 12 x 12 - 144 බවත් ඔබට කියනු ඇත. ඔහුට තුත් වන හෝ හතර වන පත්තියේ දී මේ ගණන් සාදමින් ගෙවූ හැම දුක්බර පැයක් ම මතක් කළ නො හැකි ය. එහෙත් අවධානය යෙදීමට නැවත හැවත කරන ලද උත්සාහවල පුයෝජනවත් ඉතිරිය ලෙස ගණන් සෑදීමේ හැකියාවත් ඒ දොනයත් ඔහුගේ මනසේ නතර වී ඇත.

ශින්නට හා බල්ලනට ඇති බය, නැටීමට ඇති හැකියාව, තැති නම් ඕනෑ ම දෙයක් කිරීමට ඇති දක්කෙම යන මේ හැම දෙයක් ම එබඳු ය. ඇවිදීමේ ශක්තිය ලබා ගැනීම සඳහා කරන ලද මතා උත්සාහ ලක්ෂයෙකින් එකකුට වත් හරියට සිහිපත් කළ නො හැකි නමුත් ඇවිදීමට පුළුවන්කමින් එබඳු කාලයක් කුඩු බව පැහැදිලිව ම ඔප්පු වෙයි.

මේ නිසා විස්තර අමතක වීමෙන්, හරය මතක තිබීම <sup>අව</sup>ලංගු නොවන බව පෙනේ. මතක අඩුකමේ විරෝධය නංවන <sup>අයු</sup>ව පුනර්ජන්මවාදීන් විසින් දෙනු ලබන උත්තරය නම් මිනිසාගේ හෘදය සාක්ෂායත් (සදාචාර පුතිවේධයේ මච්චම) ඔහුගේ බුද්ධියේ හා හැකියාවේ මට්ටමන් ඔහුගේ අනීත ජීවිත අත්දකීම්වල මුළු සාරය ම වන බව ය. ඒවායේ විස්තර මඟ හැරී තිබෙන්නට පුළුවන.

පුතර්ජන්මවාදයට විරුද්ධ වන්නන් විසින් නංචා ඇති වඩා සියුම් වූ දෙවන විරෝධය නම් එක් පුද්ගලයකු කරන ලද කර්ම වලට වෙනත් පුද්ගලයකු වගකිව යුතු යයි සැලැකීම ආචාර ධර්මයට අනුකූල නොවේ ය යනු ය. වරදකරුවකුව ලැබෙන දඬුවමෙහි නියම අර්ථයක් තිබීමට නම් ඔහු තුළ කම අපරාධය ගැන මතකක් තිබීය යුතු යයි ඔව්හු කියති. මේ විරෝධයට පුතර්ජන්මවාදීන් විසින් දෙනු ලබන පිළිතුර ඔවුන් විසින් පිළිගනු ලබන නිතා ඒකත්වයට පුද්ගලයාගේ ඇති සම්බන්ධතාව මත රැඳී ඇත.

නිතා ඒකත්වය වේදිකාවෙන් පිටත සිටින නඑවකු මෙන් තම මුළු අතිතය ම සිහි කිරීමට සමත් ය. එහෙත් ඒ ඒකත්වය රඟපාන නළුවකු සේ පුද්ගලයකු ඔවට පත් වූ කල්හි ස්වභාව ධර්මයේ ආරක්ෂක උපායෙකින් කලින් උගත් දෙයෙහි සාරය හැර අන් දේවල් මතක් කිරීමෙන් වළක්වනු ලබයි. එක් අර්ථයෙකින් එය තමා රඟ දක්වා ඇති නාටායෙක ඕනෑ ම දර්ශනයක් ගෙදර දී සිහිපත් කළ හැකි හේක්ෂ්පියරිය නළුවකුට සමාන ය. එහෙත් ඒ නළුවා හැමිලට් වශයෙන් රග දක්වන විට ශෛලොක්ගේ කොටස ඔහුගේ සිහින් සම්පූර්ණයෙන් අමතක වෙයි.

මෙසේ උත්තර ආත්මයෙහි හෙවත් නිතෘ ඒකත්වයෙහි. පුද්ගලයකු වශයෙන් කියා කිරීමේ දී එයට සිදු වී ඇති හැමි දෙයක ම ස්මරණ රැඳී ඇත. එහෙත් ඒවා (අනත්තර මරණයෙන් පසු අවස්ථාවල දී පවා) කුඩා ආත්මය සතුව නොපවති. සාමාන<sup>ය</sup> මාර්ගයෙන් ඉවත්ව ඒකත්ව පුවාහයේ ස්මරණයෙන් ඇද ගුත හොත් කුඩා ආත්මයට ඒ ස්මරණ භාවිත කළ හැකි ය. මෙය තරනු ලබන්නේ 'අසංඥයේ' මාර්ගයෙන් ද නැතහොත් 'අධි සංඥයේ' මාර්ගයෙන් ද නැතහොත් 'අධි සංඥයේ' මාර්ගයෙන්ද යනු එතරම් වැදගත් නොවේ. එහෙත් අනාගත පර්යේෂණ මහින් මේ නම් දෙකින් නියෝජනය කරනු ලබන මනසේ ක්ෂේතු වඩා පැහැදිලිව දක්වීමට හැකි වනවා ඇත. කරුණ නම් එබඳු ස්මරණ සාගරයක් පැවැතීම හා යොදන ලද්දා වූ ද අහමු වූ ද විවිධ කුම වලින් එයින් නොරතුරු ඇද ගත හැකි වීමත් ය. එහි නම කිෂමක්ද එය ඇත්තේ කොහේ ද යනු අවශා නොවේ. පුනර්ජන්මවාදිහු අඩු තරමින් මේපමණක් කියති.

පුද්ගලයකු විසින් නව දුරටත් ඔහුට ස්මරණය කළ නො හැකි, ඔහුගේ අනිතයෙහි කරන ලද දෙයකට විපාක විඳීමට සිදුවීම ආචාර ධර්ම වශයෙන් අයහපත් ය යන මතය අහේතුකය. අවසාන ව්ගුහයේ දී එය ළදරු කාලයේ දී ඇති වූ අසංඥ ගැටීම්වලට වැඩිහිටියකුට විපාක විදීමට සිදුවීම ආචාර ධර්ම ව්රෝධ්ය යන මතයට වඩා රැකිය හැකි මතයක් නො වන බව පෙනේ. වෙනස් වෙමින් ගලා යන කුියාමාර්ග ්චාට ම අයන් තියාම අනුගමනය කරයි. අප විසින් කළ යුත්තේ කලින් සිතා ගත් අදහස් නමැති පොතුැස්වියානු ඇදට ස්වභාව ධර්මය ඉළපා ගැනීමට යෑම නොව ආචාර ධර්ම පිළිබඳ අපගේ මත ස්ථාභූත වූ (පරම ධාර්මික වූ) ස්වභාව ධර්මයට ගළපා ගැනීමට ඉගෙනීම ය.

අපගේ අතීතය අපෙන් සඟවා වර්තමානය අයත් කුඩා කොටස පමණක් අපට බලන්නට සලස්සන අමතක වීමේ තිර ව්නාහි අවශා වූ ආරක්ෂක තිර ය. මුල දී මෙය අනුචිත විකාර

Dynamic processes

<sup>ු (</sup>ලබාකි(සුටුයාකි බේද් කල දින ඉදි රූප රෝද් ඉදින් දින වැඩු රූප කපා ර්මක

උපායක් ලෙස පෙනෙනු ඇත. එය පැනමා ඇළ හරහා අත්ලන්තික් සාගරයෙන් ශාන්තිකර සාගරයට නැව යන්නව ඉඩ සලසන දොරවු කුමයට සමාන කළ හැකි බව පෙනේ. කරුණු නොදත් මිනිසාට මේ දොර කොටු සම්පූර්ණයෙන් ම අස්වාභාවික, නුහුරු කරදර සහිත, කුමයක් ලෙස පෙනෙනවා ඇත. එහෙත් මේ කුමය යෙදු ඉන්ජිනේරුවනට විසඳිමට තිබුණේ දුෂ්කර ඉන්ජිනේරු පුශ්නයෙකි. එනම වෙනස් වූ උස මව්වම ඇති විශාල ජල මාර්ගයක් ඔස්සේ එක් මට්ටමෙකින් තවන් මට්ටමකට නැව ගෙන සෑම ය. ඔවුන් යෙදු උපකුමය ඉතා හොඳින් ඒ අර්ථය ඉටු කර ලයි.

විඤ්ඤාණය පිළිබඳ තත්ත්වය ද මෙබඳු ය. පැනමා ඇළේ වතුර මෙන් විඤ්ඤාණය ද දිග පුවාහයෙකින් ගලා යයි. එහෙත් පුද්ගලයා නමැති නෞකාවේ ගමන පහසු කිරීමට මාර්ගයේ එක් කොටසක් නවත් කොටසකින් වෙන් කිරීමට දොරවු පහත හෙළා ජල මට්ටම වෙනස් කිරීම උපකාර වෙයි. ස්මරණ පුශ්තය මත පුනර්ජන්මවාදයට විරුද්ධ වන අයට පුනර්ජන්මවාදියා දෙන උත්තරය මෙයයි.

හිතිකාවල හා නිතර දකින සිහිනවල නිදසුන්වලට අතිරේකව සිත් ගන්නාසුලු වෙනත් මානසික විපර්යාස ගණනාවෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. නිදසුනක් වශයෙන් අවස්ථා කීපයෙක දීම මායා පෙනීම අතිත ජන්ම පිළිබඳ අස්වාභාවික ස්මරණ නිසා යයි කියා තිබේ. එක් නිදසුනෙක් දී කියැවීම, ශරීරයේ අභානේතර කේන්දයන් වන චකුයන්ගෙන් එකක් පුමාද දෝෂයෙන් විවෘත වීම නිසා කුණ්ඩලිනී ශක්තිය ගලා යැමෙන් මායා දර්ශන ඇති වන බව කියා තිබේ. (කේසිමෙහි දී යොදා ඇත්තේ හින්දු මනෝවිදහාවේ වචනය. එම නම් වැඩියෙන් අභෞතික වූ අංශය භෞතික ශරීරයේ මාර්ගයෙන් පුකාශයට පත් වීමට ඉවහල් වෙනැයි සිතිය හැකි

'රෝද' නැත හොත් ශක්ති සුළි සතෙකි. කුණ්ඩලිනී යන්නෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ ලිංගික ශක්තිය සමග කිට්ටුවෙන් ද නිෂ්පාදන ශක්තිය සමග සාමානායෙන් ද සම්බන්ධ වී ඇති කොඳු ඇටයේ මුල පිහිටා ඇතැයි සිතිය හැකි ශක්තියෙකි.) ්

නිදසුන් රාශියෙක දී බරපතල මානසික රෝගවල හේතුව <sub>වශ</sub>යෙන් හුදු කායික හේතු දක්වා ඇත. හුදු කායික උපායවලින් පුදුම පිළියම් ද කර තිබේ. මෙබඳු එක් නිදසුනක් ගැන 2 වන අරිවඡේදයේ දී සඳහන් කර ඇත. තද වූ දතක් ගැළැවීමෙන් පසු සිහිය හොඳ වූ ළදරියගේ නිදසුනයි ඒ. මුරණ්ඩු වී, රඑ වී, අනුකුමයෙන් භයානක වූ තැපැල් සේවකයාගේ නිදසුන ද සිත් කාවදින එකෙකි. ඔහුගේ ගෙදර අය පරීක්ෂණයක් සඳහා රෝහලකට යෑමට ඔහු පොළඹවා ගත්තෝ ය. වෛදා පරීක්ෂණයක් සඳහා ඔහුගේ රෝහය උන්මාදවේගයෙකැ <sup>2</sup> යි කියා ඇත. හේ මානසික රෝහලකට ඇතුළු කරන ලදී. ඔහුගේ භාර්යාව කේසි කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියා ය. අවුරුදු බොහෝ ඉණනකට පෙර අයිස් මත වැටීමෙකින් අනුතුිකාස්ථී ී පුදේශයෙහි කොඳු නාරට්යේ චිකෘතයෙකින් මුළු ස්නායු පද්ධතිය කෙරෙහි ම බලපෑමක් ඇති වී තිබේ යයි කියැවීමෙන් පවසන ලදී. විදහුන් චිකින්සන සංස්කරණයක් ද නියම කරන ලදී. මේ දිතිකාර කරවා ගැනීමට පවුලේ අයට හැකි විය. සනි හයෙකින් මිනිසා සාමානය තත්ත්වයට පත්ව ඇතැයි කියා රෝහලින් මුදා හරින ලදී. එහි දී කර්ම හේතුවක් දක්වා නැත. අයිස් මන වැටීම තර්ම එලයක් විය හැකි නමුත් ඒ බව සඳහන් කොට නැත. <sup>මකු</sup>සේ වුවත් හුදු කායික පුතිකාරයෙකින් සුවය ලැබීණි.

ඒ කෙසේ වෙතත් තිදසුන් කීපයෙක දී ම මානසික රෝගය <sup>තුතා</sup>වේශ නිසා යයි කි:ාා තිබේ. ඈත කාලයෙක සිට ඇතැම් <sup>මා</sup>නයික විකෘති භූතාවේශ නිසා ඇති වන බව පිළිගෙන තිබේ.

<sup>1. 206</sup> පිට බලන්න

<sup>2.</sup> manic - depressive psychosis

<sup>&</sup>lt;sup>3, කො</sup>දු ඇට කෙළවර ඇටය.

කිස්තියානි බයිබලය හදාරන්නවුනට කිස්තුස්වහන්සේ උම්මත්තයකු ගේ ශරීරයෙන් භූතයන් පලවා හැරි බව කිශ ඇති වග සිහිපත් වනු ඇත. කතෝලික පූජකවරුන් විසිත් භූතයන් පලවා හැරීමේ චාරිතුවිධි තව ම පවත්වන බව කතෝලිකයන් පෙන්වනවා ඇත.

මේ මූළු අදහස ම නවින මානසික වෛදප විදහාඥයන්ගේ මතවලට විරුද්ධ ය. ඔවුන් හිතන්නේ ම එය කාලයබ නොගැළපෙන මීටහ ලබධ්යක් කියා ය. කෙසේ හෝ මරණයෙන් පසු ආත්මය පවති යයි පිළිගත හොත් නරක ගති ඇති එබද ආත්ම ද්වේෂයෙන් යුක්තව ආවේශ වීමට නැති නම් වෙනත් කුමයෙකින් මිනිසුන්ගේ ශරීර කෙරෙහි හෝ මනස කෙරෙහි බලපාත්නට උත්සාහ නො ගන්නවා යයි සිතීමේ යුක්තියෙක් නැත.

කේසි ලිපි ගොනුවල පෙනෙන භූතාවෙග රෝග කිපසේ දී කිසියම් වර්ගයෙක විදපුත් විකිත්සනත් ("බාහිර බලවලට සද ස්පන්දන දරිය නොහැකි ය") යාව්ඤාව හා ධෂානයත් නියම් කොට තිබේ. එක් නිදසුනෙක දී ස්හු ආතුරයා නියමයන් හොඳින් පිළිපැද තමාට කරදරකාරී ව පැවැති කොදුරන හඬින් මාස කිපයෙක දී තමා මුදා ගත්තා ය. නවත් නිදසුනෙක දී ආකුරයා කියැවීමේ නියම පිළිපැද්දේ ආහාරය සම්බන්ධයෙන් පමණි. එයින් සුවයක් ද සිදු නොවී ය. අඩු ගණනේ මුල් නිදසුනේ දී කර්ම හේතුවක් කියාත්මක වූ බව පෙනේ. මේ ආත්මය පූර්ව ජන්මයෙක දී අනෂයන් පාලනය කිරීමට ගුඪ උපකුම යොදී තිබේ.

ඇතැම් විට මේ සියලු නිදසුත්වලින් ශෝචනීය වූ මානසිත විකෘතීන් පිළිබඳව දනීමේ නව සිමාවන් දක්වනවා විය හැකි ය සාමානායෙන් කේසි කියැවීම්වලින් මානසික මෛදා විදහාවට හා මනෝවිගුහයට ඇති විශාල ම අර්ථ සිද්ධිය නම් යට් සිතේ ඉමාවන් පළල් කිරීම 'ය. මෙහි කියා ඇති මානසික විකෘති ඉළිබඳ නිදසුන් කීපයේ දී යටි සිතේ නරක පැත්ත පමණක් දක්වා ඇති බව පැහැදිලි ය. යටි සිත නරක පැත්ත පමණක් ඇති අදුරු කාමරයක් පමණක් නො වන බව නිතර සිහියේ ඉබා ගත යුතු ය. එය ස්මාති සාගරයකි. හොඳ නරක දෙකෙන්ම ඉරි මහා සාගරයෙකි. සත්තෙකින් ම කේසි කියැවීම්වලින් එය ඉම කෙරෙන්නේ "ආත්ම චිත්තයේ ස්මරණය" කියා ය. මෙහි ආත්ම චිත්ත යනු මිස කායවිත්ත යනු යොදා නැති බව සැලකිය යුතු ය. මේ මතකයෙහි හය ජනක සාධක ඇති බව නිසැක නමුත් හිතකාරී පුයෝජනවත් සාධක ද එහි ඇත. නිදසුනක් වගයෙන් කෙනකුට තම යටි සිතින් අන් සියලු යටි සිත් සමග අදහස් හුවමාරු කර ගත හැකි ය. මෙසේ පඤ්චෙන්දිය මාර්ගයෙන් ලබා ගත නොහැකි දනීමක් අපට එයින් ලබා ගත හැකි ය.

කවදා හෝ පුතර්ජන්මවාදයට විදහනුකුල පිළිගැනීමක් ලැබෙනවා නම් මනෝවිදහඥයන් විසින් මුලින් ම කළ යුතු කාර්යයක් වන්නේ යට් සිත පිළිබඳ මුළු අදහස ම පැහැදිලි ලෙස පළ කොට උඩු සිතට යටී සිතේ නරක පැත්ත පමණක් තොව හොඳ පැත්තත් පුයෝජනයට ගත හැකි වන පරිදි සුදුසු උපාය මාර්ග සකස් කිරීම ය.

## 13

## විවාහය හා ස්තුි දෛවය

මතුෂය සම්බන්ධතාවන්ගෙන් ඉතාමත් ආසන්න වූ ද ඉතාමත් දුෂ්කර වූ ද සම්බන්ධතාව විවාහයයි. හොඳ වූ විව ඉතාමත් භාගය සම්පන්න ද නරක් වූ විට කිව නොහැකි තරම් පීඩාකර ද වන විවාහයෙන් මනුෂය සුබයේ හා බන්ධනයේ අන්ත සීමා දක්වෙයි. මේ සීමා දෙක අතර නොයෙක් පුමාණවල සැප දුක් හා බාධක ඇත.

තීතියේ දෘෂ්ටියෙන් බලනවිට විවාහය කොන්තාත්තුවෙකි. සිවිල් සංවිධානයෙකි. මානසික වෛදා විදහාවේ දෘෂ්ටියෙන් එය ලිංගික හා භාවික¹ ආවේගයන්ගේ රඟමඬලෙකි. පල්ලිය සලකන්නේ එය ශුද්ධ ආගමික චාරිතුයක් ලෙස ය. මනෝවිදහාවට එය පෙනෙන්නේ, හැසිරීමේ හා සකස් වීමේ පුශ්නයක් ලෙස ය. ඇනුම්පදකාරයෙක් විවාහය මෝඩයන් අසුවන උගුලක් ලෙසින් දකී.

<sup>1.</sup> රාග ද්වේෂාදී හැයීම් පිළිබඳ

පුනර්ජන්මවාදයෙන් සපයනු ලබන වඩා පුළුල් වූ දෘෂ්ටියට අනුව මේ හැම හැදින්වීමක් ම හරි නමුත් අසම්පූර්ණ ය. ලින්ක් නම් මතෝවිදසාඥයා විවාහය හඳුන්වා දුන්නේ "අසම්පූර්ණ පුද්ගලයන් දෙදෙනකු විසින් භාගයය සදහා කරනු ලබන සටනෙක දී තම ශක්තීන් එක් නැන් කිරීමට ගන්නා පියවරකි" කියා ය. 'භාගයය සදහා වූ සටන' යන්නෙන් ආත්ම පාරිශුද්ධිය සඳහා වූ සටනන් යන්නෙන් ආත්ම පාරිශුද්ධිය සඳහා වූ සටනන් කෙරේ නම් (මෙයින් තොරව නියම භාගයෙන් හියිය නො හැකි ය.) මේ හඳුන්වා දීම පුරාතනයන්ගේ පුඥාවට බොහෝ දුරට ළඟා වෙයි. මේ පළල් කරන ලද දෘෂ්ටියට අනුව සකස් කරන ලද, විවාහය පිළිබඳ හැඳින්වීම මෙබඳු විය යුතු ය. විවාහය නම් අසම්පූර්ණ පුද්ගලයන් දෙදෙනකුට තමන්ගේ කර්ම ණය ගෙවා ගැනීමටත් ඔවුනොවුනට උපකාර කිරීමටත් ආත්මයේ නව ගුණ ඇති කර ගැනීමටත් ආධානත්මක අවබෝධය හා ශක්තිය දියුණු කර ගැනීමටත් ලැබී ඇති අවස්ථාවෙකි.

කිසිම පුධාන මනුපත සම්බන්ධතාවක් අහඹුවෙක පුතිඵලයෙක් නො වේ ය යනු කේසී කියැවීම නිතර කියා සිටී. විවාහය වැඩි ම පුමාණයෙකින් මේ කරුණ පැහැදිලි කරන තිදසුනක් බව පෙනේ. කිසි ම විවාහයෙක් අලුතින් ම පටන් ගැන්මෙක් නො වේ. එය බොහෝ කාලයකට පෙර ඇරඹුණු දිග කථාන්තරයෙක අතුරු කථාවෙකි. දෙපක්ෂය කිසියම් වකුයෙකින් තවත් ජීවිතවල දින් ඔවුනොවුනට සම්බන්ධ වී ඇති බව කියැවීම්වලින් දක්වනු ලැබේ. වර්තමාන විවාහ සම්බන්ධතා අනීතයට සම්බන්ධ වූ ඵල වශයෙන් දක්වන කියැවීම්වල විශේෂ නාටා ස්වරුපි ආකර්ෂණයෙක් ඇත.

කේසි කියැවීම්වලින් විවාහය ස්වාභාවික මනුෂෘ තන්න්වය ලෙස දකිනු ලැබේ.

"ඔව් මේ ආත්මය විවාහ වෙන එක හොදයි. මෙය මිහිපිට ජීවත් වන ආත්මයකට ඇති ස්වාභාවික ජීවිතයයි."

- පු "මේ කාලයේ දී විවාහ වීම නොළ ද ?"
- ඊ: "හරි පුද්ගලයා සොයා ගත හැකි නම් ඕනෑ ම කාලයක් ඊට හොඳයි. මෙය රැඳී ඇත්තේ බලාපොරොත්තුවේ බන්ධනය මත ය."

ශෘහය වනාහි අප සියලු දෙනා ම ළඟා වීමට උත්සාහ කරන අවසාන එක් තැන්කමේ පිළිබිඹුවෙකි.

"ගෘහ ජීවිතය ඔබේ වෘත්තිය කර ගන්න. මහිපිට ජීවත් වන ආත්මයකට ගෙන ගිය හැකි ශ්‍රේෂ්ඨ ම වෘත්තිය මෙයයි. ටික දෙනකුට පමණක් ගෙදරකුත් වෘත්තියකුත් යන දෙක ම ලැබී ඇත. එහෙත් ශ්‍රේෂ්ඨ ම වෘත්තිය ගෙදරයි. එය මඟ හරිත අයට ඊට බොහෝ දුර උත්තර දෙන්නට සිදු වෙනවා. එසේ කියන්නේ ගෙදර හැම ආත්මයක් විසින් ම කුමයෙන් ලබා ගන්නට බලාපොරොත්තු වන 'ස්වර්ග ගෘහයෙහි' ආසන්න සලකුණ නිසා ය. ඒ නිසා ඔබේ ගෙදර දිවා ලෝකයෙහි සෙවණැල්ලක් කර ගන්න."

"මැවුම්කරුට මිනිසාගේ ඇති සමබන්ධතාවට ඉතාමත් ආසන්න වූ මිහිපිට ඇති සැලැස්ම ඇත්තේ පරමාර්ථවලින් එකහ වූ සමගියක් ඇති ගෙදර ය. ගෘහ ජීවිතය ආදර්ශවත් කාරණයක් සඳහා එකග වූ පුද්ගලයනට හැමදා නව පරමාර්ථයන් තනා දෙයි."

මේවා අලුත් අදහස් තො වේ. එහෙත් කියැවීමවල දෘජ්වීය. කියාවට නැගිය හැකි විස්තර සම්බන්ධයෙන් ද ස්තියේ තත්ත්වය හා ස්ථාතය සම්බන්ධයෙන් ද නවින නිදහස් මත දරයි.

ස්තුී පුරුෂ දෙපක්ෂයේ සමභාවයත් නමා පිළිබඳ තීරණ ගැනීමට ස්තුීයගේ ඇති සම්පූර්ණ අයිතියත් කථාවක් නැති <sup>ව</sup> පිළිගෙන තිබීම සිත් ගන්නාසුලු ය. මේ කරුණු මේ වචනවලින්ම නියැවීම්වල කොතැනෙක දී වන් කියැවී නැත. එහෙත් හැම තැනින් ම එය හැගි යයි. තෝරා ගත යුත්තේ විවාහය ද නැතහොත් වෘත්තිය ද යන පුශ්තය සම්බන්ධ වී ඇති ඇතැම් කියැවීම්වල දී මේ මූලික මතය පැහැදිලි වන බව දක්නට ලැබේ. ස්තියගේ දෛවය, ගෘහය හා දරුවන් මිස අන් කිසිවක් නො වේ ය යන ආඥාදායී ඒකාධීපති මතය කේසිගේ දිවැසින් පිළිගෙන නැති බව පැහැදිලි ය.

එක ම පුතිකාර කුමයක් නො යොදන කායික කියැවීම්වල දී මෙන් විවාහය සම්බන්ධයෙන් ද එක ම කියා මාර්ගයක් සර්ව සාධාරණ ව නො යෙදිය හැකි ය. මේ හැම නැනෙක දී ම මූලික වන මනෝවිදහත්මක හා ආධහන්මික මූල ධර්ම එක ම ය. එහෙත් එක් අවස්ථාවේ දී ඒවා කියාවට පරිවර්තනය කිරීම වෙනස් විය හැකි ය. සමහර ස්මුන්ට විවාහ වන්නට යයි කියා හිමේ. සමහරුනට වෘත්තියෙක යෙදෙන්නට යයි තරයේ කියා ඇත. සමහරුනට කියා ඇත්තේ පළමුව වෘත්තියෙක යෙදී පසුව විවාහ වන්නට ය. සමහරුනට දෙක ම එකවර කරන්නට කියා තිබේ. තවත් සමහර අයට ස්වාමීවරුන් දෙදෙනකුට එකවර සේවය කළ නොහැකි නිසා කැමැති එකක් තෝරා ගන්නට කියා තිබේ.

ලජ්ජා සහිත, බයාදු, අවාසනාවත් දහඅට හැමුරිදි තරුණියක් ඇගේ අතාගතයෙන් කුමක් කළ යුතු දැයි සිතා බැලුවා ය. ඈ ලබා ගත් ජීවිත කියැවීමෙන් විවාහයක් ගැන සිතත්නට කලින් ළදරුවනට උපකාර කිරීමට ඉඩ ඇති කිසියම් තාර්යයෙක නිරත විය යුතු යයි අවධාරණයෙන් කියන ලදී. "මේ ආත්මය විවාහයෙන් තමා හොඳ කර ගත්නට බලාපොරොත්තු වෙනවා නම් පළමු ව ළදරුවන්ගේ යහපතට යමක් නො කොට එසේ කළහොත් හෝචනිය ලෙස බලාපොරොත්තු කඩ වනවා ඇත." ඊළගට කියැවීම ඒ කාර්යය

නිශ්චිත කොට දක්වමින් දහතුනෙන් ඉහළ විස්සෙන් ප<sub>තිළි</sub> ගැහැනු ළමයින් පිළිබඳව වෙහෙසීම සුදුසු බව දක්වී ස කණ්ඩායම්වලට උපදෙස් දීම වැනි කාර්යයෙක් සුදුසු මාර්ගය වනු ඇත.

පළපුරුදු කම් ඇති මතෝවිදහාඥයකු, හුදෙක් මතෝ විදහාත්මක වූ දෘෂ්ටියෙකින් පවා මේ අවවාදයේ යහපත් කළ පිළිගන්නවා ඇත. බාල අය සමහත් තමාට අද්දකීමෙන් අඩු අය සමගත් කටයුතු කිරීම හා ඉහැන්වීම පුද්ගලයකු පිටතව නැමුණෙකු කිරීමට ඇති ඉතා හොඳ මගෙකි. වෙනත් කුමයකින් කිසි දිනෙක මතු නො වන ආත්ම ව්ශ්වාසයෙක් අනායන්ගේ නායකත්වය දරීමේ අවශාතාව නිසා ඇති වෙයි. හුදෙකලා වූ අන්තර්නතයකු බලාපොරොත්තු සුන් කර ගෙන නුසුදුසු සහකාරයකු නෝරා ගත හොත් විවාහය මහත් විපතක් වීමා ඉඩ තිබේ. තෝරා ගත් සහකාරයා සෝගෘ පුරුෂයකු වුවත් හවුල් කාරයන් දෙදෙනාගෙන් කෙනකු සකස් වීමේ පුශ්නවලම හා විවාහයේ දුෂ්කරතාවලට මුහුණ දීමට තරම් පුමාණවත් වැ හොඳින් පදම් වී නැති හැම විට ම ජීවිතය අසාර්ථක වීමට ඉඩ ඇත. මේ නිසා මෙහි දී විවාහයට පෙර සමාජ සේවා අධාශයකය හෝ වෘත්තියෙක යෙදීම උචිත මාර්ගය ලෙස දැක තිබේ.

තවත් නිදසුනෙක දී දක්පො ඇති තරුණියකට වෘත්තියත් විවෘත ජීවිතයත් එකට කරන්නට නියම කරන ලදී. එහෙත් හරියට ම හරි සහකාරයා සොයා ගන්නා නාක් විවෘත නොවන්නට අවවාද කොට ඇත. ඔ අතීත ජන්ම විශේෂඥතා ගණනාවක් නිසා නොයෙක් දේවලට දක්ෂව සිටියා ය කැටියම්කාරියක වශයෙන් ද වියන්නියක වශයෙන් ද ඕ දක වූවා ය. එපමණක් නොව ගුරුවරියක හා ගායිකාවක ලෙසත් අංගවලනාවාර්යවරියක ලෙසන් ඕ දක්ෂ ය. එබඳු දායාදශ්ක් තුබූ ඕ මේ ජීවිතයේ දී ආධානත්මකාර්ථයෙන් නායිකාවක ද ආචාර්යවරියක ද වීමට භාගත සම්පන්න වූවා ය. මේ බව දක් වූ කියැවීම තවදුරටත් මෙසේ ද කියයි. "මෙහි දී ගෘහයන් වෘත්තියන් යන දෙක එකට සම්බන්ධ කළ යුතු බව අපට පේනවා. එහෙත් එය ඈ වීසින් තෝරා ගනු ලබන ස්වාමිපුරුෂයාගේ හත්ත්වය මත රැදී ඇත. සම්පූර්ණයෙන් ඇගේම අභිවෘද්ධියට උදවු කරන එකග වූ තැනැත්තකු නොලැබුණහොත් බෙහෙවින් දියුණු වූ මේ තැනැත්තියගේ අභාත්තර ආත්මයෙහි භානි කර කැළැල් ඉතිරි කරන අන්දමේ ගැටීම හා බලාපොරොත්තු කඩවීම ඇති විය හැකි ය."

දසු රුමන් නිළියක පිළිබඳ සිද්ධිය මේ නිදසුනට සම්පූර්ණයෙන් ම වෙනස් ය. ජුම් සම්බන්ධයක් ඇති කර ගත් ඕ තම වෘත්තියත් විවාහ ජීවිතයන් එකට කළ හැකි දයි සිතා බැලුවාය. කියැවීමෙන් ලැබුණේ නොහැකි ය යන නිශ්චිත පිළිතුරයි. "විවාහය නැතහොත් රංග්පීඨය යන දෙකෙන් එකක් සාර්ථකව කිරීමේ සුදුසුකම් මේ ආත්මයට තිබේ. දෙක ම සාර්ථක කර ගැනීම ඇට කළ නොහැකි ය. එකක් නිශ්චය කර ගැනීම ඇටම බාර ය."

මේ කියැවීම හොදින් පරිකෘ කර බලන විට මේ නියමයන් කර ඇත්තේ ආධානත්මික අභිවෘද්ධියට කිමෙක් හේතු වේ ද යන්න පදනම් කර ගෙන බව පැහැදිලි ය. ස්තුියක්, කිර්තිය, මුදල්, වස්තුාභරණ, ආධිපතයෙ, තත්වය හා ආත්මෝස්කර්ෂණය යන ආක්මාර්ථකාමී හේතු නිසා වෘත්තියක් සොයනවා නම් 'තොරතුරු මූලාශුය' ඒ බව දන ගෙන ඇය ගෘහ පාලනයට යොමු කෙළේ ය.

මේ අවචාදය දී ඇත්තේ ගෘහ ජීවීතයේ හෝ ගෘහ ජීවීතය තුළ ස්තුියගේ ස්ථානයේ හෝ ශුද්ධත්වය පිළිබඳ භාවපරවශ වූ හෝ පරම්පරාගත වූ හෝ මතවල එල්බ ගෙන නොවේ. එය

මේ කේසි තම ශක්තියට දුන් නම ය.

කර ඇත්තේ වෙතනාව හා පරමාර්ථය ඕනෑ ම කිුයා මාර්ගයක් විනිශ්වය කිරීමට ඇති හොඳ ම මිනුම දණ්ඩය යන විශ්වාසය පදනම් කොට ගෙන ය. හැම විට ම ආත්මාර්ථකාමී වූ කිුියා මාර්ගය පරාර්ථකාමී වූ කිුියා මාර්ගයට වඩා පහත් ය. ගෘහ ජීවිතයේ හා විවාහයේ ඇති වගකිම් ඒවායේ ස්වභාවය නිසා ම සමහර වෘත්තිවල ඇති ආත්මාර්ථකාමී ලාභවලට වඩා පරාර්ථකාමයට හේතු වේ.

මේ නිසා වෙනත් මාර්ගවලට දක්ෂකම ඇත්තා වූ ද බොහෝ ස්තුීනට ගෘත පාලනය හා දරුවන් ඇති දඬි කිරීම නියම කොට තිබේ. එසේ කර ඇත්තේ ඔවුනට අවශා වූ විශේෂ ආධානත්මික ගුණ ඇති කර ගැනීම සඳහා ඇති හොඳ ම ශිකාණයන් වාන්නියක් අනුගමනය කිරීමට හේතු වන සසංඥ වුත් අසංඥ වුත් ආත්මාර්ථකාමයට ඇති නොද ම බාධකයත් එය නිසා ය. අනෙක් අතට ශක්ති ඇති වෙනත් ස්නීන් මනුෂා වර්ගයාට සේවයක් සඳහාම ඔවුන්ගේ ශක්තිය අවංකව යොදන්නට ආශා කරනවා විය හැකි ය. එබඳු ස්වුයකට ගෘ<mark>හයත්</mark> ස්වාම්පුරුෂයාත් පවුලත් ඇගේ ශක්තින්ගේ පූර්ණ පුකාශනයට ඇති බාධක විය හැකි ය. මෙබඳු ස්තියකට පසු වී විමාහ වන්නට හෝ මානසික වශයෙන් ශක්තිමත් නම්, ගෘහ ඒවිතය හා වෘත්තිය යන දෙකෙහි ම යෙදෙන්නට හෝ අනුබල දෙන ලදී. විවාහක අවිවාහක යන තත්ත්ව දෙකෙහි ම පරමාර්ථය ආධානත්මික දියුණුව ය. ස්තුිහුත් පුරුපයෝත් සමාන වූ ආත්ම නිසා ඒ ආධ්ෂාත්මික දියුණුවේ අර්ථය ඉතා හොඳින් ඉටු වන ඕනෑ ම තත්ත්වයකට සුදුසුකම් ඇත්තෝ ය.

තමා පිළිබඳ තීරණ ගැනීමට ඇති අයිතිවාසිකම සමාජ අයිතිවාසිකමක් ලෙස පමණක් තොව ලෝක අයිතිවාසිකමක් ලෙසද කේසි දක තිබේ. දාර්ශනික වචනවලින් එය චෙතනා ස්වනන්තුතාව' යයි පුසිද්ධ ය. ශත වර්ෂ ශණතාවක් තිස්සේ ම ඒ ගැන බොහෝ කවුක තර්ක ඉදිරිපත් කොට තිබේ.

පුනරජන්මවාදයේ ඇති ඉතා වැදගත් ලපසණයක් නම් නියතිවාදයට විරුද්ධව ස්වතත්තු චේතතාවාදය පිළිගැනීමයි. කර්මය හා පුනරජන්මය පිළිගත්තා වූ මිනිසුන් විසින් නිතර කරනු ලබන වරදක් නම් මුළු ජීවිතය ම පූර්ව නියතියෙකින් නිශ්චිතව ඇතැයි පිළිගැනීම ය. එබඳු විශ්වාසයෙක ඇති පුතිඵල මනෝ විදහන්මක වශයෙන් පුණෙහාරකය; ආධානත්මික වශයෙන් ආචාර විරෝධීය. කොහෝ දුරට කර්මයේ නියතවාදී වහාබහානය පිළිගෙන ඇති හින්දුවාගේ උදාසීනත්වය හා නිස්තියන්වය එබඳු මතයෙක ඇති අනතුර පැහැදිලි කරයි.

හැම කිහිසිකෙක් ම, හැම මදුරුවන් කැමෙක් ම හැම රාති භෝජනයෙක් ම යුග ගණනකට ඉහත සිට කර්මයෙන් හෝ ලෝක නියමයෙකින් හෝ නියනව නැතැයි තේරුම් ගත යුතු ය. අපගේ ජීවිතවල විස්තර වැඩි හරියක් ම අපගේ වර්තමාන වේතනාවට හා චින්තනයට සම්පූර්ණයෙන් ම යටත් ය. සත්නෙකින් ම අපේ ජීවිත වල ඇති හැම සිද්ධියක් ම විවාහය වැනි පුධාන සිද්ධියක් වේවයි, අයිස්කුීම්, සෝඩා බෝනලයක් මීල දී ගැනීම වැනි සුළු සිද්ධියක් වේවයි අවසාන ව්ගුහයේ දී ස්වයංනිශ්විතය. දන් අපට ඇති බාධක අපේ අතීතයේ ආත්ම විතිශ්වයවල වැරදීම්වල පුතිඵලය. අපට ඒවා බාහිර බලපෑම ලෙස පෙනෙන්නේ අප විසින් අපේ ම අතිත කර්ම අමතක කොට ඇති නිසාත් අපගේ වර්තමාන තත්වයන් සමග ඒවායේ ඇති ආසන්න සම්බන්ධය දක ගැනීමට බැරි තරම් අපගේ

<sup>1.</sup> Freedom of Will

<sup>2.</sup> මුදුසමය ද මේ කියමන අනුමත කරයි. පුබ්බේකත හේතුවාද, ඉස්සර නිම්මාණ හේතුවාද හා අහේතුවාද යන තුනෙන් ම නැඟෙන නියතිවාදය අකිරිය වාදයට වැටෙන බව බුදුනු වදාරති.

<sup>3.</sup> Self-Determined තමා විසින්ම තීරණය කරන ලද්දේ වේ.

පෙනීමේ සීමාව කුඩා වීම නිසාත් ය. මෙසේ පුනර්ජන්ම මතය මනාව තේරුම් ගැනීමෙන් ස්වතන්නු චේතනාව හා නියතිවාදය අතර පෙර සිට පැවත එන උභහෝකෝටික පුශ්නය විසැඳී යයි. මනුෂායාට දම්වැලෙකින් බැඳ ඇති බල්ලකු සේ ස්වතන්නු වේතනාවෙක් ඇත. ඒ කියන්නේ බල්ලාට දම්වැලේ දිග පුමාණය ඇතුළත ඌට ඕනෑ දෙයක් කරන්නට සම්පූර්ණ නිදහසෙක් ඇත. කර්මය විසින් එක් එක් මිනිසාගේ දමවැල නිශ්වය කරනු ලැබේ. එහි දිග පුමාණය තුළ හේ නිදහසේ ය.

විවාහය පිළිබඳ කියැවීම විශේෂයෙන් ම කවුරුන් සමග විවාහ විය යුතු ද යි පුශ්න කළ විට ලැබුණු කියැවීම පරික්ෂා කරන විට ස්වතන්තු වෙතනාව පිළිබඳ මේ පුශ්නය අපගේ අවධානයට බලවත්ව එයි. විවාහ බන්ධනවල කර්ම විපාක ස්වභාවයෙක් ඇතැයි කියැවීමවලින් නැවන නැවතත් පෙන්වා දී ඇත. ඒ කියන්නේ මෙයයි. විවාහයක හවුල්කාරයෝ අමතකව ගිය පැරණි දන ඇඳුනුම්කාරයෝ ය. දන් ඔවුහු, ඔවුනොවුන්ව ඇති කර්ම විපාක ණයක් විසඳා ගනු සඳහා එක් වී සිටිති. මෙසේ අපට, "මට කොතේ දී හෝ ඔබ හමු වී නැද්ද" ශි මනිසුන් කියන විට ඔවුන් නිකම ම පිය කථා සල්ලාපයක් සඳහා පියශීලී ආරම්භයක් කරනවා පමණෙක් දයි සිතා බැලීමට සිදුවෙයි. ඔවුහු විය හැකි ලෝක සිද්ධියක් ම කියති.

කෙසේ හෝ මිනිසාව අන් හැම තැනෙක දී මෙන් විවාහ සම්බන්ධතාවල දී ද ස්වතන්තු වේතනාවත් තෝරා ගැනීමේ ශක්තියන් ඇති බව පැහැදිලි ය. පුද්ගලයන් අතර කර්ම සම්බන්ධයක් පවත්තා අවස්ථාවේ පවා ඒ කර්ම සම්බන්ධය. ඔවුන් අතර පුබල ආකර්ෂණයක් ලෙස පුකට වන කල්හි පවා, හැම විට ම විවාහ වීම හොඳ හෝ අවශා හෝ නොවන බව ද පැහැදිලි ය. මේ කර ණ පැහැදිලි කිරීමට කෙටි පුශ්නෝත්තර නිදසුන් දෙකක් ගනිමු.

- පු : "මා දූන් මට ආලය කරන තරුණයා සමග විචාහ විය යුතු ද ?"
- උ : "මේ ආශුයෙහි කර්ම විපාක බලපෑමෙක් ඇත. එහෙත් ඔහු හා විවාහ වීම ඉතා හොඳ වන්නේ නැත."
- පු : "එfප්, එස්. සමග විවාහ වීම අපගේ අනෙන්නය අභිවෘද්ධියට හේතු වේ ද ?"
- උ: එසේ කර ගත හැකි ය. එහෙත් අපට පේන හැටියට, වඩා හොඳ ඔවුනොවුන්ගේ දියුණුවක් ඇති කර ගත හැකි වෙනත් අය ඇත. මේ අනෙක් අය චිශේෂයෙන්ම ඊජිප්තු යුගයේ සම්බන්ධකම් ඇති අයයි. එහෙත් තෝරා ගැනීම කළ යුත්තේ ඔබ විසිනි. එfප්. එස්. සමග විදිය යුතු කිසියම් කර්ම විපාකයෙක් ඔබට ඇත. එහෙත් අඹු සැමියන් වශයෙන් එය විදීම දුෂ්කර ය."

කර්ම සම්බන්ධයක් ඇති අවස්ථාවල දී පවා විවාහයේ අයෝගයන්වය කුම කිපයෙකින් ම නෝරා දිය හැකි ය. පළමු කොට, ඒ පුද්ගලයන්ට මේ අවස්ථාවේ උගත යුතු වූ, විවාහ සම්බන්ධතා පුශ්නයට වඩා වැදගත් වූ වෙනත් පාඩම් නිඛ්ය හැකි ය. තවත් විය හැක්කෙක් නම් මේ පුද්ගලයන් දෙදෙනා ම හෝ එක්කෙනකු ආධ්‍යාත්මික වශයෙන් නොපැසී සිටීමයි, ඒ කියන්නේ නවම ඔවුන් පුශ්නයට මුහුණ දීමට සූදානම් නැතුවා විය හැකි ය. තවත් විය හැක්කක් නම් අරමුණු කරන ලද විවාහය පූර්ව කර්මයට නොගැළැපෙන තරමට උගු වූ විපාක 'ඇත්තක් වීමයි. හෙවත් දඬුවම අපරාධයට වඩා බරපතල වීමයි. අවසාන වශයෙන්, ඇතැම් විට මේ ආත්ම භාවයේ දී ඉගෙනීමට ඇති ආධ්‍යාත්මික පාඩම විවාහ වී ඉගෙන ගන්නවාට වඩා හොදින් වෙන්ව සිට උගත හැකි වීමට ඉඩ ඇත.

තැම නිදසුනෙක දී ම විවාහය හොඳ හෝ නරක වන්නේ කවර හෙයින් ද යි නිශ්චය කොට දක්වීමෙක් කියැවීම්වල නැත. විවාහය සුදුසු යයි සලකන ලද අවස්ථාවල දී පවා විවාහ විය යුතුද නැද්ද යන්න නිශ්චය කිරීම සම්පූර්ණයෙන් ම ඒ පුද්ගලයන්ට පවරා ඇත. හොඳ ම මාර්ග දේශකත්ව භාවිතය අනුගමනය කරන කියැවීම්, උපදෙස් ලබන්නාට සම්පූර්ණ විනිශ්චයක් කර දෙන්නේ ඉතා කලාතුරෙකිනි.

පහත එන තිදසුනෙහි ද මේ මූලික ආකල්පය පැහැදිලිව දක්තට ලැබේ. මෙහි දී තරුණ තරුණියන් දෙදෙනෙක් ඔවුන් විවෘහ විය යුතු දයි අසහි. ඔවුන් දෙදෙනා එකට අත්දකීම දෙකක් ලබා ඇති බව කියා ඇත. එකෙක් පර්සියාවේ දී ය. අනෙකා ඊජිප්තුවේ දී ය. ඔවුන්ගේ පුබල අනොන්තා ආකර්ෂණයට හේතු වූයේ මෙයයි. ඔවුන්ගේ විවෘහය ගැන නිශ්චිත යමක් කියා නැත. කියා ඇත්තේ මෙපමණයා "පරමාර්ථවල හා බලාපොරොත්තුවල ගැළැපීමෙක් තිබේ නම මෙය හොද ලස්සන අත්දකීමක් කර ගත හැකි ය."

පුග්ත කාලයේ දී තරුණිය මෙසේ ඇසුවා ය. "අප දෙදෙනා ඔවුනොවුන් සමග විවාහ වී සැපවත් වෙත තරමට, නැතහොත් ඊටත් වැඩියෙන් සැපවත් විය හැකි සේ විවාහ විය හැකි වෙනත් අය සිටිනවා ද ?" ලැබුණු උත්තරය මෙසේ ස "ඔව්, ඔබ තෝරා ගන්නවා නම් අපට එබදු විසි පහක් තිහක් පමණ නම් කළ හැකි ය. විවාහයේ තත්ත්වය ඔබ විසින් ඇති කර ගනු ලබන්නෙකි. ඔබ දුන් විද ගන්නට සතුටු නම් මෙහි දී විද ගත යුතු අත්දකිමෙක් ඇත. ඔබ එය කවදා හෝ විද ගත යුතු නිසා ඔබට අවශප නම් දුනුත් එය කර ගත හැකියි............."

තිදසුන් කීපමයක දී කියැවීම, දෙකින් එකක් සම්පූර්ණයෙන් නිශ්චය කරයි. මේ එබන්දෙකි. පු: "දනට මා බහ දී සිටින මිනිසා සමග විවාහ වීම සුදුපු ද?"

c: "නැ."

කෙසේ හෝ නිදසුන් වැඩි ගණනක දී තෝරා ගැනීමේ අයිතිය හා වගකීම සම්පූර්ණයෙන් ම ඒ ඒ පුද්ගලයන් සතු බව අවධාරණයෙන් දක්වා ඇත. එහෙත් ඒ එක්ක ම හෝරා ගැනීමට අවධාරණයෙන් දක්වා ඇත. එහෙත් ඒ එක්ක ම හෝරා ගැනීමට එහල් කර යන යුතු මිනුම් දණ්ඩ සාමානායෙන් නිශමනය කරනු ලැබේ. "ආර්. ඩබ්ලිව්. මහේ යෝගා සහකාරිය ද ?" යනු ඇසු මිනිසකුට මෙසේ කියා ඇත. "තෝරා ගැනීම ඔබ සතු මිස අප සතු නොවේ, මානසික හා කායික ඇද ගැනීමක් පමණක් නොව ආධාාත්මක් ඇද ගැනීමෙකුත් ඔබ අතර තිබේ ද ? ආත්මයට ආත්මයත් පරමාර්ථයට පරමාර්ථයත් ගැළපේ ද ? ඔබටත් ඒ ආදර්ශම තිබේ ද ? ඔබට ඒවා ම නැති නම පරිස්සම් වත්න."

පහත එන නිදසුතෙහි දී කියැවීම මේ කරුණ පිළිබඳව වඩාන් පැහැදිලි ය. එක් ස්තියක මිනිසුන් සතර දෙනකුගෙන් කවරකු සමග විවාහ විය යුතු දසි ඇසුවා ය. උත්තරය මෙසේ යා

> "මෙය ඔබ තෝරා ගන්නා ආදර්ශවත් ජීවිතය මත රැදී ඇත. මේ මිනිසුන් හතර දෙනා ම සමහරුන් උදවුකාරයන් වශයෙන් ද සමහරුන් බාධාකාරයන් වශයෙන් ද -අතීතයේ දී ඔබ ආශුය කර තිබේ. මේ පුද්ගලයාගෙන් ඉවත් විය යුතු ය. නැතහොත් මේ පුද්ගලයා සමග එක් විය යුතු යයි කීමෙන් කෙරෙන්නේ ඔබත් ඔවුනුත් වැරැදි තැනෙක තැබීම ය."

<sup>1.</sup> ඇතැමුනට මානසික හා ආධ්‍යාත්මික යන දෙක අතර වෙනසක් තැතැයි සිතෙනු ඇත, ආධ්‍යාත්මික යන්න වඩා ගැඹුරට ගිය සද්ගුණවලට සම්බන්ධ ය.

"සේවයට කැප වූ ජීවිතයකට, හිතකර වන ලෙසින් තෝරු ගැනීම ඔබ විසින් කළ යුතු ය. හැම මිතිසකුට ම ස්වතන්තු වේතනාවක් ඇති බව දන ගන්න."

මෙබඳු ඡේදවලින් විවාහ සහකාරයකු හෝ සහකාරියක තෝරා ගැනීමට ඉවහල් වන තෝරා ගැනීමේ මූල ධර්මය මතු කර ගත හැකි ය. චීවාහ බන්ධන වැඩි ගණනකට හේතු ව**න්නේ** නොඉවසිය හැකි කායික ආකර්ණෙයෙක් යයි කීම බොහෝ දුරට ආරක්ෂා සහිත බව පෙතේ. කේසි කියැවීමවල මතයට අනුව පුද්ගලයකු කායික වශයෙන් පමණක් නොව මානසික වශයෙන් හා ආධාාත්මික වශයෙන් ද හොඳින් ගැළපිය යුතු ය. සාර්ථක වූ විවාහ ජීවිතය නිුයා පදයක් මත මෙන් මේ සමපාද පදනම මත පිහිටිය යුතු ය. එකක් හෝ අඩු වුවහොත් එහි පුතිඵලයක් වශයෙන් විවාහය කොර වෙයි. මේ ක්ෂේතු තුනෙහි දී ම එක් පුද්ගලයකුගේ පුාර්ථනීය ආදර්ශ අඩු ගණනේ තරමක් වත් අනෙක් පුද්ගලයාගේ පුාර්ථනීය ආදර්ශවලට සමාන විය යුතු ය. නැතහොත් අනතුර හා විපත එතරම ඇත් නො වේ. තෝරා ගැනීමෙහි දී සලකා බැලිය යුතු මේ වැදගත් කරුණුවල අඩුපාඩුකම් සහිත ව වැඩි දුර නො සිතා විවාහයකට ඇතුළු වීම කරදර කැඳවා ගැනීමෙකි.

විසභාග ලිංගයේ කෙනකු පිළිබඳ ව බලවත් ආකර්ෂණයක් දනෙන්නව වූ විට ඔබ ඔබේ ආරක්ෂකයා විය යුතු ය. ලිංගික ආශාවක් සාර්ථක විවාහ ජීවිතයක් ලෙසින් දියුණුවීම කැමැති වීමට සැහෙන තරමට පූර්ව චින්තනයෙක් ඔබට තිබේ නම්, පුපුරන කර්ම විපාකයක් මතු කර නො ගන්නා සිතෙක් ද තිබෙනවා නම්, ඔබ ඔබේ ආරක්ෂකයා විය යුතු ය.

## 14

## හුදෙකලා වූවෝ

පුතරජන්මවාදයේ දීර්සකාලින දෘෂ්ටියෙන් විවෘහය පිළිබඳ ව කරනු ලබන හැම වීමසීමෙක දී ම ඇතැම් ස්ති පුරුයෙනට විවෘත චන්නට නොලැබෙන්නේ කවර හෙයින් ද යන පුශ්නය අනිවෘර්යයෙන් ම මතු වෙයි. සෑහෙන රූප ශෝභාවක් ඇති නමුත්, මානසික වශයෙන් සාමානා නමුත්, ඇතැම පුද්ගලයන්ට කිසි දිනකවත් විවෘත වීමට අවස්ථාවෙක් නොලැබේ. කේසි කියැවීමවල මේ පිළිබඳ කර්ම විපෘක වීවරණයෙක් ඇද්දයි කාට වුවත් සිතෙනු ඇත.

පුංශ ජනයන් අතර විවාහ ජීවිතය පිළිබඳ කදිම පුස්තාව පිරුළෙක් ඇත: "විවාහය වටලන ලද බළකොටුවක් වැන්න: පිටන සිටින්නවුනට එය ඇතුළට යෑමට අවශා ය. ඇතුළත සිටින්නවුනට එයින් පිට වීමට අවශා ය." මෙය උපහාසාත්මක ලෙස පෙනුණන් මේ කියමනෙහි විශාල සතායෙක් තිබේ. විවාහය ඉතා විශාල මනුෂහ සංඛණවකට බරපතල මානසික දු:ඛයක් ගෙන දී තිබේ. එනිසා ඔවුනට අනෙක් අය විවෘත ජීවිතය පාර්ථනීය දෙයක් ලෙස සැලකීමන් සිතේ සැනසුමට එහි ඇති අනේක තර්ජන නොසලකා විවෘතයේ ඇති භාගාලේ පොරොන්දු පමණක් දකින්නට වීමත් අතිශයින් විස්මය ජනකය. විවෘහයේ ඊට ම අයත් මහත් දුෂ්කරතා ඇත්තේ ය යන සාමානා ඥානයක් ඇතත් විවෘත නො වූ අයට තමාගෙන් කිසියම් වරිතා දෙයක් වංචා කොට ගෙන ඇත්තේ ය යන හැඟීමෙක් පාර්ථනා හශ්නත්වය හා අසාර්ථකත්වය පිළිබඳ හැඟීමෙක් තිබේ.

සත්තෙකින් ම මේ තත්ත්වයෙහි ඇති ලිංගික අංශය වැදගත් එකෙකි. සිප්ට රටවල අවිවාහක ස්තීන්ගේ පුාර්ථනා භග්නත්වය පුරුෂයන්ගේ පුාර්ථනා භග්නත්වයට වැඩියෙන් ශෝචනීය ය. මේ ස්තීන් සාමානායෙන් ලිංගික සන්තර්පණය සම්බන්ධයෙන් භාමතේ සිටිතැයි කිව හැකි ය. පුාථමික සමාජයන්හි තත්ත්වය මෙය නොවේ. එහෙත් බටහිර සමාජයේ වර්තමාන ආකෘතියෙහි දී තනිකඩ ජීවිතයෙන් දක්වෙන්නේ පුාර්ථනා භග්න තත්ත්වයෙකි. එහි එක්තරා පුමාණයක හිතත්වයෙක් ද ඇත. අවිවාහක ස්තීන් පිළිබඳව මෙය විශේෂයෙන් ම එසේ ය. පහත එන නිදසුන් සියල්ල ස්තීන් පිළිබඳව ය. මෙසේ වීමට හේතුව මේ කරුණ ගැන පුරුෂයනට වඩා ස්තීන් කේසිගෙන් කරුණු අසා තිබීමයි. ඒ නිසා ඔවුන්ගේ සිද්ධි වඩා පුකට ය.

"එකලාව" යන වචනයෙහි කිසියම් පාඑ බවෙක්, කිව නොහැකි තරම් කනගාටුදායක ගතියෙක් ඇත. සමහර විව පෙම්වකුන්ගේ භාෂාවේ ඇති "අන්තිම වතාවට" යන්න ඉතාමත් කනගාටුදායක වාකහාංශය වන්නා සේ තමා සම්බන්ධයෙන් කියන්නට ඇති වාකපෙලින් "මම තනි වී සිවීම්" යන්න ඉතාමත් කනගාටුදායක වාකපෙ විය හැකි ය.

ආධාාත්මික පුබෝධයෙකින් තොරව ඇති වන, ආලයෙන්

අපුව එන වෙන්වීම, නැතහොත් ආලයක් කිසි දිනෙකවත් නොදත් එකලා බව, සිසලුම මනුෂෳ තත්ත්වයන් අතර ඇති ඉතාමත් නිසරු වූ ද ඉතාමත් කඩාකප්පල්කාරී වූ ද තත්ත්වයයි.

පහත විස්තර වන සිද්ධිය අයත් ස්තුියගේ පුධාන ජීවිත පුශ්නය නම් නිතර දනුණු එකලා බවයි. ඕ නිව්යෝක් නගරයේ සිටි සමාජ ලේකමවරියකි. නෝවීජියන් ස්තුියක වූ ඕ හොඳින් පිහිටි අඟ පසඟ ඇති පැහෙන කායික ආකර්ෂණයෙකින් යුතු නැනැත්තියක් වූවා ය. කේසිගෙන් පළමු වන කියැවීම ලබා ඉන්නා වීට ඇගේ වයස අවුරුදු හතළිස් හතෙකි. ඒ වන විට ඕ දෙවරක් විවාහ වී සිටියා ය. විවාහයෙන් ටික කලකට පසුව පළමු සැමියා මළේ ය. ඕ නැවන වරක් විවාහ වුවා ය. මෙවර සැමියා ඇට වඩා වයසින් බෙහෙවින් වැඩිය. විවාහය කොතරම් අභාගයසම්පන්න වී ද යත් සි ඉතා ඉක්මනින්ම දික්කසාද වුවාය. ඇයට දරුවන් නැත. ඇගේ පවුලේ හැම දෙනෙක් ම මිය ගියහ. හුදු වචනාර්ථයෙන් ම ඇට කිසිවකු සිටියේ නැත. සමාජ ලේකම්වරියක වශයෙන් තුබූ තත්ත්වය නිසා ඇට මිනිසුන් ආගුය කරන්නට ලැබිණි. එහෙත් ඒ ආගුය මතු පිට්ට සීමා වුවෙකි. මේ නිසා ඈ නැවත වරක් විවාහ චන්නට සිතු නමුත් කෙසේ හෝ ඊට අවස්ථාවක් නොලැබිණි. ඕ තනි වූවා ය.

කියැවීමක් සඳහා ඈ විසින් කරන ලද ඉල්ලීමෙහි ඇතුළත් පුශ්නවලින් ඇගේ තනිකමත් වල්මත් හතියන් හෙළි වෙයි. "මා තිතර ම මෙතරම් තනි වී සිටින්නේ ඇයි ?" යනු ඈ අසා තිබිණි. "මට විවාහ සහකාරයකු නොලැබි යෑමට කිසියම් විශේෂ හේතුවක් තිබෙනවා ද ? මා එතරම් නොගැළපෙන්නියක වන්නේ ඇයි ?" සත්තෙකින් ම ඇගේ තනිකමට හේතුවක් තුබූ බව කියැවීමෙන් හෙළි කරන ලදි. ජීවිත දෙකකට පෙර නෝවේ රටේ දී ශෝචනීය වැරැදි පියවරෙකින් ඕ ඇගේ වර්තමාන මානසික තත්ත්වය ආරම්භ කළා ය. ඈ කළ වරද නම් සියදිවි තසා ගැනීමයි. එකල ම් කුඩා දරුවන් දෙදෙනකුගේ ඔවක් වූවා ය. හෙළි නොකොට ඇති කිසියම් කරුණක් නිසා ඇගේ සැමියා ඒ සමාජයෙහි අපකීර්තියව පත් විය. දෙවන දරුවාගේ උපතිත් පසුව බලාපොරොත්තු සුන් කර ගත් ඕ ළග තුබූ කලපුවට පැත සිය දිවි නසා ගත්තා ය. "මෙසේ වරෙක දරිය නොහැකි තරම බරපතල වන කාන්සියෙන් හා තනිකමින් යුත් අවස්ථා එහි විපාක ලෙසින් වර්තමානයෙහි මතුවනු පෙනේ."

මේ නිදසුනෙහි කර්ම විපාත සැලැස්ම ඉතා පැහැදිලිව දක්නට ලැබේ. අපහාසය ලැබුණු අවස්ථාවේ දී ඕ නම සැමියාව හා දරුවන්ට අවශාව තුබූ පේමයට හා සැලකිල්ලට ඔවුන් අහිමි කොට නම පුාණය ගෙන ගියා ය. ඇගේ තුබූ ගෘහබන්ධනවල අගය සැලකීමේ අඩුකම හා අනායන් පිළිබඳ ගෞරවයේ හා වගකීම හැඟීමේ අඩුකම ඇ දනට වැටී සිටින නත්ත්වය ඇති කෙළේ ය. යමකු යම යම දේවල අගය වටහා ගන්නේ ඒවායේ නැතිකමින් පමණී.

මෙය සිතුවිලි දනවන තත්ත්වයෙකි. මෙයින් බරපතල පාපයෙක් යයි සිතා කතෝලික පල්ලිය විසින් සිය දිවි නසා ගැනීම තහනම් කිරීමේ සුදුසුකම පමණක් නොව, හැම තියාවකටම, හැම උපේක්ෂකත්වයකටම, හැම නොසලකා හැරීමකටම, ජීවිත සංඛාහන දායාදයට කරනු ලබන හැම හෙළා දකීමකට එයින් ගනු ලබන හැම අයථා පුයෝජනයකටම, අන්තිමේ දී අප වගකිව යුතු ය යන සනාග ද පැහැදිලි කරනු ලැබේ.

හුදෙකලාවේ දෙවැනි නිදසුනින් දක්වෙන්නේ ද ඒ මූලික සැලැස්මම ය. එහෙන් සැලකිය යුතු පමණකට එහි විස්තර වෙනස්ය. එය ඉංගුීසි පරපුරෙකින් පැවැත එන බාලාංශ ගුරුවරියක පිළිබඳ කථාවෙකි. නිතර විවාහ වීමට ආශාවෙන් සිටි ඕ, මැදිවියේ සිටි මාපියන්ගේ එකම දුවය. ඉතා බාල වියෙක ළිවි මේ දරිය තනි කර දමා දෙමහල්ලෝ මෙලොව හළහ. වයස් මේ නැත්දම්මලා දෙදෙනකුන් විසින් මේ දරිය ඉතා සන්සුන් සම්පුදාය ගරුක ආකාරයෙකින් ඇති දඩි කරන ලදී. මෙහි පුතිඵලයක් වශයෙන් ඇගේ වයසේ සිටී අයට ගැළැපෙන සේ වෙනස්වීම ඇයට මහත් දුෂ්කරතාවෙක් විය. මුළු ජීවිත කාලය තුළ දී ම තමා අනසයන්ගෙන් වෙන් කරන ලදයි සිතුණු ඇට තනිකම තදින් දනී ගියේ ය. සි පැහැදිලි ලෙස ම ඇතුළට හැමුණු ගති දියුණු කරගෙන සිටීයා ය.

ඇතේ ජීවිතයෙහි එක් ජුම්ම සම්බන්ධයෙක් විය. එහෙත් ඒ ඇදීම හුදෙක් කායික වූවෙකි. මානසික වශයෙන් එකට වාසය නොකළ හැකි බව වැඩි වැඩියෙන් පැහැදිලි වූ කල එය අත හැරී ගියේ ය. එනැන් පටන් ඇයට ඇගේ ජීවිතය බිදුණු පාර්ථනා ඇත්තක් ලෙස ද හිස් වූවක් ලෙස ද වැටහෙන්නට විය. ඕ නම කාර්යයෙන් රස විදී. වෘත්තියෙන් ද සාර්ථක වූ ඔ කාර්යසමය, සමර්ථය, බුද්ධිමත්ය, එසේ වූවත් වරින් වර, අවුත් සහි කිපයක් පැවැති කුමයෙන් බැස යන මානසික වැටීමෙක් ඈ වට කොට ගනී. මේ කලකිරීමට පත් අවස්ථාවල දී ඕ බොහෝ විට සිය දිවි නසා ගැනීමට සිතුවා ය. හොඳ ගති ගුණ ඇති සින් ගන්නා වූ ඈ එතරම් තද කලකිරීමකට පත් වේ යයි කෙනකුට කවදාවත් සිතා ගන්නට බැරීය.

අෑ ලබාගත් කියැවීමට අනුව ඇගේ ඉතිහාසයෙහි සිදු වූ පිධාන සිද්ධිය නම් ජීවිත හතරකට පෙර පර්සියානු යුගයේ දී බෙඩුවින් ගෝනුකයන් විසින් ඇගේ රට කොල්ල කෑ අවස්ථාවෙක සිදු කර ගත් සිය දිවි හාතියකි. එකල ඕ එහි . පාලකයාගේ දුවකි. ඕ ද ඒ කොල්ලයේ දී අරාබි නායකයකු විසින් සතුරු - ඇප වශයෙන් අල්ලා ගන්නා ලද්දීය; පසුව දෙවන බාරකාරයාට පවරනු ලැබුවා ය. ඔහුට දාව ඈට දැරියක් රපනි. මේ දරියගේ උපතින් වැඩි කල් නොයවා ඕ සිය දිවි නසා ගත්තා ය. දරිය ඒ රණකාමී මනුෂායන්ගේ කරුණාවල ඇරුණාය. ඈ ඒවත් වූයේ ඔවුන් සමග ය. පසුව පරිවුාජකයකු විසින් ඉතා කෙට්ටු තත්ත්වයක සිටි ඈ ගෙන සුවපත් කරන තාක් ඇගේ කල දසාව ඉතා නරක් විය.

මව සිය දිවි නසා ගත්තේ අනෙකතුගේ කැමැත්තව යවත් වීමට නොකැමැති වූ නිසා පමණක් බව කියැවීමෙන් දක්වනු ලැබේ. "මේ ආත්මය මේ අන්දකීම නිසා තමා ම තෘප්තිමත් කිරීම සඳහා පමණක් දිවි නැති කර ගැනීමේ පහත් තත්ත්වයව වැටුණා. එය කෙළේ ආත්මාරකපාව සඳහා හෝ රට නැති නම් ප්තිපත්තියක් රැකීම සඳහා හෝ නොවේ." කියැවීමෙන් වෙනත් විස්තර බලන විට ඇ මාන්නක්කාර මුරණ්ඩු හිතුවක්කාරියක බවත් ආත්මාවමානය විදිමට නොකැමැති ව ජීවිතය විනාශ කර ගත් බවත් පෙතී යයි.

ගොරෝසු ලෙස පෙනෙන ඇගේ ආචාර විචාර පුරුපයකුගේ තරමට ස්වාධිතය. ඇගේ මේ මානසික ගතිය ගැන සලකා බලන විට වර්තමානයේ දී පුරුපයන් ඇගෙන් ඇත් කරන්නේ පර්සියානු ජීවිතයේ දී කරන ලද පාපය බව පෙනේ. සමහර විට දන් ඈ කෙරෙන් මිනිසුන් බය කොට පලවා හරින්නේ ඇගේ නැමීමේ අඩු ගතියක් නම විනිශ්චය අත් හැරීමට ඇති නොකැමැතිකමත් විය හැකි ය.

පුදුමයකට මෙන් ඕ මේ ජීවිතයේ දී නිතරම දරුවකු ලබා ගැනීමට ආශා කළා ය. ඇගේ ආරක්ෂක මහලු නැන්දණී කෙනකුන් විසින් මතු කරන ලද දුෂ්කරතා නිසා නොවේ නම් ඈ බොහෝ කලකට පෙර දී ම ගැනු දරුවකු හදා ගන්නව ගන්නවා ඇත. ඈට ලැබී ඇති නවත් පුදුම කර්ම දායාදයෙක් නම් නිතර සිය දිවි නසා ගන්නට සිතීමයි. කියැවීමෙන් ඇගේ තත්ත්වය පිළිබඳ සෑහෙන විවරණයක් ලැබිණි. මින් පසු ඇර සිය දිවි නසා ගන්නට සිතන්නේ නැත. එසේ නොසිකන්නේ දන් මුහුණ නොදෙන පුශ්නයට පසුව මුහුණ දෙන්නට වන බව දන්නා වූ ඇය සිය දිවී නසා ගැනීම ගැළවීමේ මාර්ගයක් ලෙස නොසලකන නිසා ය.

කෙසේ හෝ ඈ ලබා ගත් තවත් කියවීමෙක දී පසු වි තමුන් මේ ජන්මයේ දී ම ඈට විවාහයක් බලාපොරොත්තු විය හැකි බව කියන ලදී. මේ අතරතුර ඈගේ සම්බන්ධයට පත් හැම දෙනකුට ම තැම අයුරෙකින් ම ඈ උපකාර කළ යුතු විය. මේ අහිමතාර්ථය කොතෙක් ඉක්මනින් ලබා ගත හැකි දයි ඈ ඇසු විට ලැබුණු පිළිතුර නම් "ඔබ ඔබේ හොඳකම ඔප්පු කළ කල්හි එය සිදුවනු ඇත." යනු ය. කිප පොළක දී ම මේ ජන්මය ඇට ලැබී ඈති පරීක්ෂණ යුගයක් බව පැහැදිලිව තේරුම් කර දී ඈත. "මගේ ජීවිතයේ ඉකුත් වූ අවුරුදු පහ මිනිසුන්ගේ ආශ්‍රයෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම වෙන් වූයේ ඇයි ද " සි ඇසු විට ලැබුණු පිළිතුර "ඔබේ මේ ජන්මයේ මූලික පරමාර්ථයේ පරීක්ෂණ යුගය එයයි" යනු ය.

දරුවකු අත හැර සිය දිවි නසා ගැනීමේ පාපයෙන් හුදෙකලා වීමෙන් හා සැමියකු නැතිවීමෙන් විපාක විදින්නට සිදු වූ නිදසුන් දෙකක් මෙහි ඇත. ලිපි ගොනුවල තුන්වන නිදසුනක් ද තිබේ. මෙය වෙක්සාස්හි සංගීත ආචාර්යවරියක පිළිබද සිද්ධියෙකි. ඒ හේතු නිසා ම ඇටත් සමාන ම තත්ත්වයක් ලැබී ඇත. පුංශ රාජ මාලිගයේ සාමාජිකාවකව සිටිය දී ඕ දිවි තොර කර ගත්තා ය.

නිදසුන් තුනක් පමණක් පදනම් කර ගෙන සිය දිවි නසා <sup>ගැ</sup>නීමේ කර්ම විපාක පිළිබඳව සාමානා නියාම සාදා ගැනීමට <sup>අප</sup>ට අයිනියක් නැති බව සතා ය. සිය දිවි නසා ගැනීමේ සාමානා කර්ම විපාකය ජීවිතාශාව අතිශයින් ම බලවත් ව තිබිය දී මැරෙන්නට සිදු වීම ය යනු මෑන්ලි හෝල්ගේ (Manly Hall; Reincarnation; The Cycle of Necessity) මතයයි. මේ මතය සතාථ කිරීමට නිදසුතක් අපව කේසි ලිපි ගොනුවලින් තොලැබේ. එහෙත් එය යුක්ති සහගත මතයෙකි. (අතීතයෙහි සිය දිවි නසා ගැනීම සිදු වී ඇති නමුත් වර්තමානයෙහි කිසි ම කර්ම විපාකයක් පැහැදිලිව දක්නට නැති වෙනත් නිදසුත් කීපයක් ම කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ඇතැම් විට මේ කර්මවල විපාක අනාගත ජීවිතවල දී පුකට වෙනවා ඇත.)

කෙසේ හෝ වර්තමානයේ දී තනි වීමත් විවාහ වීමට බැරි වීමත් විවිධ හේතුන් නිසා ඇති විය හැකි ය. නිදසුනක් වශයෙන් සම්පූර්ණයෙන් වෙනස් වූ කර්ම හේතුවෙක් පහතු එන සිද්ධියෙන් පැහැදිලි කෙරෙයි.

මේ නිදසුන පිරික්සීමේ දී ඔස්කා වයිල්ඩගේ පහතු එන කෙටි කියමන සිහියට නැහේ. "ජීවිතයේ ඇත්තේ දුෘඛිත සිද්ධී දෙකෙකි. එකක් නම් ඔබට අවගෘ දේ නොලැබීමයි. අනෙක නම අවශා දේ ලැබීමයි." මේ පුදුම පරස්පර විරෝධින්වයෙහි හේතුව ඇත්තේ මිනිසාගේ දුප්පත් විනිශ්චයෙහි ය. මිට <mark>හින්දුන්</mark> කියන්නේ අවිදහව කියා ය. ඇතැම් සුරංගනා කථාවල දී මිනිසකුට වර තුනක් දෙනු ලැබේ. බොහෝ විට මේවායින් දක්වෙන්නේ ඔහු මෝඩ පුාර්ථනා කරන බව ය. මේ පුාර්ථනා ලබා ගත්තායින් පසුව ඔහු විසින් ඒවායේ පුතිඵලවලට අනුව පැවැතිය යුතු වෙයි. මෙබඳු කථාවලින් කරුණු දෙකක් හොදින් හඟවනු ලැබේ. පළමුවැන්න බොහෝ මිනිසුන් සතා වශයෙන් ම ජීවිතයේ දී තමාට අවශප දේ හරි හැටි නොදන්නා බවයි. දෙවැන්න මිනිසාගේ දුක්වලින් චැඩි හරියක් ඔහු විසින් ම කරනු ලබන මෝඩ තෝරා ගැනීම්වලින් මතු වන බවයි. මේ තෝරා ගැනීම, වැරැදි විනිශ්චය නිසා ද සීමා සහිත නැතුහොත් භෞතික දෘෂ්ටිය නිසා ද වරදවා ගත් ආත්මාර්ථකාමීත්වය නිසා ද නැතහොත් දූරදර්ශී නොවූ ආත්ම ලාභය නිසා ද ඇති වේ.

පහත එන සිද්ධිය අත්ලන්තිස යුගය තරම් අතීතයෙක දී

කරන ලද තිරණයක් පිළිබද නිදසුනෙකි. එහි පුතිඵලය මේ දක්වා ද විඳිනු ලැබේ. මේ සිද්ධිය හතළිස් හැවිරිදි ස්තියක පිළිබද වූවෙකි. ඕ මීට් තරවාරු ස්තියකි. මෙයට පුධාන වශයෙන් හේතු වී ඇත්තේ වශයෙම අඩුකම හා වැරදි ඉරියවු ය. ඇගේ මුහුණේ ආකාරය අතිශයින් ම අහිංසක ය. ඇගේ කේශ කලාපය හැම දා අලුත් ය. ඇ ඇන්දේ නිශ්චිත ලෙස ම නො ගැහැනු ඇදුමෙකි. ඇ සියලු ම ඇඳුම් තෝරා ගත්තේ ඇගේ පෙනීම ලස්සන කරන අදහසකින් නොව පුයෝජනය හා වියදම පදනම් කර ගෙන ය. ලස්සන කරන්නකුගේ ද රූපය සකසන්නකුගේ හා වස්තුව්පදේශකයකුගේ ද වහල ඇට ලැබුණා නම් ඇ ලස්සන තුමක ය. හොඳ ය. ඈ ඉදිරිපත් වන ගතියන් සිත් අලවන ආවාරත් දියුණු කර ගෙන තිබිණි. මීට පුධාන හේතුව ඇගේ ආගම්ක විශ්වාසයයි.

අට වන පන්තියට පමණක් උගත් ඈ යැපුණේ කර්මාන්ත ශාලාදියෙහි අත් වැඩවල හා යාන්තික වැඩවලත් යෙදීමෙනි. අගය ඔනින මනෝවිදයාත්මක පරිකෘණයෙක දී (The Allport -Vernon Scale, Based On The Spranger Value Types -ස්පැන්ගර්ගේ අගය වර්ග පහ පදනම් කර ගත් ඕල්පෝර්ට් වෙර්නන් තුලාව) ආගමික හා සාමාජික සාර ධර්ම පිළිබඳව ඕ වැඩි ම ලකුණු පුමාණය ලැබුවා ය. ආගමික පොත් කියැවීම හා කිසියම් වර්ගයෙක සමාජ සේවයෙක යෙදීම ඇගේ ජීවිතයේ පුධාන ඇලීම් වූ නිසා එය බලාපොරොත්තු විය යුත්තෙකි. එසේ වුවත් ඈ ගෙවන්නේ හුදෙකලා තනි ජීවිතයෙකි. ඇගේ ආගමික ආකල්පය පවුලේ අන් කෙනකුට නැත. ඇගේ ජීවිතයේ පේම සම්බන්ධතා බෙහෙවින් අඩු ය.

මනෝවිදහඥයකුගේ දෘෂ්ටියෙන් බලන වීට මේ ස්තුිය දුල්ලිංගික විරෝධය¹ යයි නම් කරනු ලබන ආකල්පය පිළිබඳ

<sup>1.</sup> Masculine Protest.

පැහැදිලි නිද්සුනෙකි. 'පුල්ලිංගික විරෝධය' නම් ස්නියක්ෂේ වැඩ කටයුතු පිළිගැනීමට ස්හියකට ඇති වන නො කැමැත්තයි. ස්නීන්ගේ ස්වතන්තු භාවය ආරක්ෂා කරනු සදහා යුද වැදීමට තරම් මෝ ස්තී ස්වතන්තුවාදී ය. ඇගේ නො ගැහැනු ආකල්පයේ දී මේ විරෝධය හොඳින් පැහැදිලි වෙයි. පියුරිටානු තරමට ආත්ම ලංකාරණ පුතික්ෂේප කිරීමෙහි දී හා පුරුෂයන් ඇද ගැනීමට කරන යන්න පුතික්ෂේප කිරීමෙහි දී ද එය පුකට වෙයි. මේ ආකල්පයේ දී පුයෝජනයට ගනු ලබන මනෝවිදහන්මක උපාස සින් ගන්නා සුලු ය. සම්මත මනෝවිදහන්මක උපාස සින් ගන්නා සුලු ය. සම්මත ඒ විවරණය අසම්පූර්ණ බව පෙනේ. පළමු කොට ම අපි පුල්ලිංගික විරෝධයක් ඇති වන පරිදි ඇ සකස් කළ' ඒ කායික හා මානසික 'දායාදයන්, පරිසරයන්' ඇති ව ඇ ඉපැදුණේ කවර හෙයින් දයි අසමු. ඇගේ අතින ජීවිත ඉතිහාසය ඊට පිළිතුරු සපයයි.

අතිත පුථම් ජිවිතයේ දී ඕ බැප්ටිස්ට ජෝන්ගේ ළඟ ඥාතිවරියකි. ඒ නිසා ඇ වැඩුණේ තද ආගමික උනන්දුවෙක් ඇති පරිසරයෙක ය. ඇගේ වර්තමාන ආගමික නැමීමට හේතු වූයේ එයයි. ඊට පුථම පූර්වතර පලස්තීන යුගයෙක දී ඕ පූරුෂයෙකි. මේ පූරුෂයා ලියෙන් ද ලෝහයෙන් ද වැඩ කරන්නෙක් විය. වර්තමානයෙහි ඇගේ යාන්තික හා පායෝගික ආකල්පයට හේතු වූයේ මෙය විය හැකි ය. ඊට පෙර ඕ ආක්ලන්තිසයෙහි උසස් පන්තියේ ස්තියකි. අභාගාසමපන්න ජුම්ම සම්බන්ධයෙකින් ඇයට තද චිත්ත චේදනාවෙක් භාවල්මත් වීමෙක් ඇති විය. එහි පුතිඵල වශයෙන් "මේ ආත්මණ ලෞකික වින්දනවල දී බලාපොරොත්තු කඩකරන, හෘදණ චේදනා ඇති කරන අයට පේම නො කරන්නට අධිෂ්ඨාන කර

මෙතැනින් ද අන්තරා භවයක් පිළිගත් බව පෙනී යයි. 168 පිට.
 අ. ලි බලන්න.

ුන්නා ය. ආලයේ උගුල්වලින් හා අනතුරුවලින් මිදීමට නිශ්චය තුර ගැනීමේ ආරම්භක අවස්ථාව අපට මෙහි දී හමු වේ.

මෙසේ ඇගේ වර්තමාන හුදෙකලා අවිවාහක තන්ත්වය විපාකාර්ථයෙන් වූ කර්ම එලයෙක් නොවේ. ඉහත කියන ලද සිය දිවි නසා ගැනීම් සිද්ධිවල දී අපට දක්නට ලැබුණු කියාව හා පුහිකුියාව මෙහි දී දක්තට නොලැබේ. මෙහි දී අපට දක්නට ලැබෙන්නේ පුාර්ථනා ශක්තිය සම්බන්ධයෙන් කුියාත්මක වන අවිච්ඡන්නතා මූල ධර්මයයි. ම වරක් තිශ්වයක් ඇති කරගෙන ඇගේ සහජීවීන් පිළිබඳවත් ඔවුන් සමග වූ සම්බන්ධතා පිළිබඳවත් ආකල්පයක් නතා ගත්තා ය. තියම අත්ලන්තියානු පමණ ඉක්මවීමෙන් යුතුව නැවත කිසි දිනෙක අනාෂ පුද්ගලයන් හා සමග විශේෂපෙන් ම විසභාග ලිංගිකයන් සමග ආදර බන්ධනවලට නො පැටලීමට අධිෂ්ඨාන කර ගත්තා ය. මේ නිශ්චය කර ගන්තේ ආධනාත්මික වූ හෝ මෛතී සහගත වූ හෝ අභිනිෂ්තුමණයෙකින් නො වේ. එය කැරුණේ ආදරයෙන් පසු ව අවමන් නො විදිමට ඇති ආත්මාර්ථකාමී නෘෂ්ණාවෙනි. අතර කාලයේ දී ඇගේ අකල්පය වෙනස් කිරීමට කරුණක් ඕ කිසි දිනෙක නො දුටුවා ස. ඒ නිසා දන් ඈ තම තීරණයේ මානසික වූ ද තර්කානුකුල වූ ද සියලු පුතිඵලවලට අනුව වාසය කළ යුතු ය. ඒ පිළිබඳව ඇගේ සිතත් වේතනාවත් වෙනස් කර ගත්තා තුරු ඒ පුතිඵල විදිය යුතු ය,

ඇට මේ ජීවිතයේ දී විවාහ විය හැකි ද තැද්ද යන්න කියැවීමෙන් නිශ්චය කොට නො දක්වෙයි. එහෙත් ඈ අඩු ණෙනේ අනායන් කෙරෙහි ආදරයත් උනන්දුවත් දියුණු වන, පැත්තව කියා කර ගෙන යයි. ආදරය නැති කමින් ඈ එහි අගය ඉගෙන ගෙන ඇත. ඇගේ තනිකමින් ඇය තමාගේ ආලය ඉවතලීමේ පාපය පල දෙන සැටි දක ගත්තා ය.

දෙවන සිද්ධිය සමලිංගික සේවීනි යයි බෙහෙවින් සැක

කරන ලද ස්තියක සම්බන්ධ වූවෙකි. කේසි කියැවීමවල කිළි දිනෙක පැහැදිලි ව කියැවී නැති නමුත් සමහර අවස්ථාවල දී සමලිංගික සේවනය ආසන්න ලිංග මාරුවක් නිසා වන බව සිතන්නට කරුණු තිබේ. පූර්ව ජන්මයෙකින් යටපත් නො කළ හැකි තරමට පුබල වූ විසභාග ලිංගික ගුණයන්ගේ පැමිණීමෙකින් එය වන බව පෙනේ.

එංගලන්නයේ උපන් මේ ස්තුිය බාල වයසේ දී ම අ අමෙරිකාවට ආවා ය. කියැවීම ලබා ගන්නා කාලයේ දී ම අ එක්සත් ජනපදවල විශාල නගරයෙක නම වෘත්තිය කරමින් සිටියාය. පෙනුමෙන් හා ආකාරයෙන් ඕ බෙහෙවින් පුරුෂ ගතිකය. ඇඟේ හඬ පුරුපයකුගේ මෙන් ගැඹුරු ය. ඇ අදින්නේ සන්නාලියකු විසින් සාදන ලද පිරිමිනට ගැළැපෙන ඇඳුම් ය. පිරිමින්ගේ අභිනය හා ඉරියවු භාවිත කරන ඔ කොණ්ඩය හොදටම කොට කර කපයි. ඇ සමලිංගික සේවීනීය යන ඇඟේ යෙහෙළියන් අතර පවත්නා සැකය, මේ ලසුණේ දකිමත් අවුරුදු බොහෝ ගණනක් තිස්සේ ඇ, පෙනීමෙන් හා ආකාරයෙන් බෙහෙවින් ම ස්තුී ගතික වූ ස්තුියක සමග එකට ජීවත් වීමත් පදනම කොට ඇති වුවෙකි. ඔව්හු ඓන් නො කළ හැකි සහකාරියෝ වූහ. ඔවුන්ගේ වැඩ පිළිවෙළෙහි සමලිංගික සමබන්ධයෙකු හැම ලකුණෙක් ම විය.

ඇගේ වර්තමාන ගතිගුණ සම්බන්ධයෙන් මේ ජීවිතයව පූර්ව වූ ජීවිත දෙකෙක් බෙහෙවින් වැදගත් වෙයි. අතිත දෙවන ජීවිතයේ දී ම කුරුස යුද්ධ කාලයෙහි' එංගලන්නයේ ඉපිද සිටියා ය. හි ද ඔවුන්ගේ සැමීයන් විසිත් අතහැර යන ලද ස්තීන් දහස් ගණනින් එකියක් වූවා ය. ඔවුනට ඔවුන් සඳහා ම සවන් කිරීමට සිදු විය. මේ නියම කුරුස යුද්ධ අද්දකීම බොහේ පුද්ගලයන් කෙරෙහි මානසික සලකුණු ඉතිරි කොට තිබේ.

 <sup>169</sup> පිට බලන්න.

ඔවුන්ගේ අත් හැර දමීමට හා තනි කමට සමහර ස්තුීන් පුතිකියා කෙළේ එක් ආකාරයකට ය. තවත් සමහරුන් තවත් ආකාරයකට ය.

මේ ස්තුිය මේ කාරණයෙහි දී සාමානාගෙන් ස්තුී වර්ගයා කෙරෙහි නැති වේගයෙකින් හා නායකත්වයෙකින් පුතිතියා කළා ය. ඇට බොහෝ දුෂ්කරනාවලට මුහුණ පාන්නට සිදු වූ බව පෙනේ. ඒ තත්ත්වයේ සිට් අනා ස්තුීන්ගේ දුංඛිත භාවය තේරුම් ගත් ඕ ඉදිරිපත් වී ස්තුීන්ගේ අනොන්නා අරෙක්ෂාව සදහා ඔවුන් කිසියම් සාමූහික වනාපාරයකට සංවිධානය කළාය. 'එතැන් සිට මේ තැනැත්තියගේ පුරුෂයන් කෙරෙහි විශ්වාසය අඩු විය. කෝන්තර මතක නබා ගැනීමටත් සැක කිරීමටත් අනුත්ගේ වැඩ ගැන පුශ්න කිරීමටත් නැඹුරු වීම ඇති වූයේ මේ ආත්මභාවයෙනි."

ආකුමණශීලී වූ ඇතැම් පුරුෂ ගනික ගුණ ඇගේ ආත්මයෙහි පහළ වූයේ මේ ආත්මයේ දී ය. ඒ ගුණවල මුල් හට ගැනීම (අඩු ගණනේ මේ වනාවට) මෙය යයි අපට පිළිගත හැකි ය. එසේ කියන්නේ ඊට කලින් ජන්මයෙහි පලස්තීනයේ ස්තියක ව සිටි මැගේ පුරුෂ ගතික නැඹුරුකම් ඇති බවක් කියැවීමෙහි සඳහන් නොවන හෙයිනි. කුරුස යුද්ධ යුගයේ අවසානයේ දී මේ පුරුෂ ගති කොතරම් පුකාශයට පත්වූවා ද යනහොත් ඕ ඊළඟ ආත්මභාවයේ දී පුරුෂයකුව උපන්නා ය. නැවන වරක් එංගලන්තයෙහි උපන් ඕ ජෝන් ස්මිත්ගේ පැමිණිමෙන් ටික කලකට පසුව හාඩකාසල් සමග ඇමෙරිකාවට පැමිණි නිර්භීත මිනිසුන්ගෙන් එකෙක් වූවා ය. එකල ඇගේ තම ජේමස් බුහනනය. මංකොල්ලකාරයකු ද නාස්තික දිමේටිකයකු ද වූ ඕ නැගෙනහිර වෙරළට ආසන්න රාජාවෙල හැම නැන ම ඇවිද්දා ය. පසුව ඕ නවත් විකුමකාරීන් සමග රට මැදට ගියා ය. දන් අපට ඕ පුරුෂ ගතික ආත්මයක් වී ගැහැතු සිරුරෙක සිටිනු දක්නට ලැබේ. ඒ සිරුරන් බොහෝ දුරට පුරුෂ ශරීරයක් බඳු ය. ඈ ඇත්ත වශයෙන් ම සම ලිංගික සේවිනී නම (මේ කරුණ ගැන නිශ්චිත තොරතුරු නැතු.) සිද්ධියේ සිත් ගන්නාකම ද්විගුණ වේ. ඈ එසේ නො වූවත් මේ තත්ත්වයෙහි විශාල මනෝවිදහාත්මක වටිනා කමෙක් ඇත. එසේ කියන්නේ එයින් අප, අතිශයින් වැදගත් වූ පුහිපකෘතා\* මූල ධර්මය ඉදිරියට පමුණුවන හෙයිනි.

පුද්ගලයකුගේ ආත්මයෙහි පුබල ව ඇත්තේ ස්ත්‍රී ගති පුරුෂ ගති යන මෙසින් එකක් නමුත් "හැම පුද්ගලයෙක් ම ස්ත්‍රියක් ද පුරුෂයෙක් ද වේ." යන සතෘ වූ නෙය ගැන යුං නම් මනෝවිදගඥයා සවිස්තර ව කරුණු දක්වා ඇත. පුද්ගලයකුගේ ශරීරයෙහි නම ලිංගයේ ඉන්දිය මෙන් ම පුතිපස ලිංගයේ අසම්පූර්ණ ඉන්දියය ද අඩංගුව ඇත්තා සේ මනුෂෘ ආත්මයෙහි ද පුතිපස ලිංගයට අයත් යයි කිව යුතු වූ, තාවකාලික ව යටපත් කරන ලද, නොදියුණු ශක්ති ඇත්තේ ය. අවුරුදු ගණනක් කරන ලද විකිත්සාගාරික නිරීකෂණවලින් යුං විසින් සොයා ගන්තා ලද මේ මනෝවිදහන්මක සතනය මනුෂනගේ සම්භවය හා සංවර්ධනය පිළිබඳ කේසි කියැවීම හා හොඳින් ගැළුපෙයි.

කේසි මතය කෙවියෙන් මෙසේ ය: සියලු මනුෂනත්ම මැවී ඇත්තේ ලිංග රහිත ව දිවපමයව ය.<sup>1</sup> එහෙත් පුතිපසෂතාවේ නැතහොත් ලිංගයේ මූල ධර්මය විශ්වයේ නිර්මිතියට ම අයත් මූල ධර්මයන්ගෙන් එකෙකි. දුවසෙන් සමග ආත්ම පැවැලී

<sup>\*</sup> කේසි කියැවීම, කොතනැක දී වත් 'Polarity' (ප්‍රතිපක්ෂතාව) යන වචනය යොදන්නේ හෝ ඒ මුල වර්මය පිළිබඳ පැහැදිලි ප්‍රකාශයක් කරන්නේ හෝ නැත. එය කේසි කියැවීම්වල එන කරුණුවල ව්‍යාඛ්‍යානයක් ලෙස මේ ලේඛ්කාව විසින් ඉදිරි පත් කරනු ලබන්නකි. එය ඒ කියැවීම්වල ඇති කරුණි සමගත් ප්‍රරාතන භීකයන් දන සිටි සිද්ධි හා මුල ධර්ම සමගත් ගැළැපේ.)

මේ මතය අග්ගඤ්ඤ සූනුපසහි එන මතය සමග ද පැළැපේ.

ඉගේ විවිධ පුතිපසනො නියාම ධර්මවලිනි. පළමු කොට ඔව්හු ලිංග දෙක ම ඇති උහතෝබනඤ්ජනකයෝ වූහා ඉන් පසු ද්වලිංගික වූහ. අත්ලන්තියානු ඉතිහාසයේ මුල් ශත වර්ෂවල ලිංගික ශක්තිය වරදවා භාවිත කිරීමෙන් ඇති වූ චිකාර රූප පිළිබද පුදුම නිදසුන් ඇත. දන් පවත්තා ද්වලිංගික තත්ත්වය අපගේ සංවර්ධනය තුළ ඇති එක් අවස්ථාවෙක් පමණි. සමහර හිට මෙය ආධ්‍යාත්මික මට්ටමෙක වූ උභනෝඛනඤ්ජනකත්වයට නැඹුරු වෙනවා විය හැකි ය.

ස්තී පුරුෂ යන විපකතෝ දෙකෙහි එක එකක් පාසා ඊට අයත් විශේෂ ගුණ ඇත. අඩු ගණනේ අපේ සංස්කෘති සුගයේ දී විශේෂ පුරුෂ ගති හා විශේෂ ස්තී ගති පහත එන අසුරින් වෙන් කොට දක්විය හැකි ය. හක්තිය හා ආකුමණශීලීත්වය, නිශ්චිතත්වය, ආධිපතයෙ හා කර්කශත්වය යන මේවා පුරුෂ ගුණ ය. යටහත්කම නිෂ්කීයත්වය, ශාන්ත භාවය හා කරුණාව යන මේවා ස්තී ගුණ ය.

කිසියම් අතේමයක් එක ම සංස්කෘතික යුගයෙක දී ස්ති ශර්රයෙක හෝ පුරුෂ ශර්රයෙක දිගට ම ඉපැදීම නිසා මේ එක් ගුණ සමුදායයක් පමණ ඉක්මවා දියුණු වීමෙන් ඒක පාස්තික වීමේ අනතුරට පාතු වූවා සයි සිනමු. මෙය ඒ පුද්ගලයාට ද ලෝකයේ සෙස්සනට ද නියම අනතුරෙකි. අපට ඒ සම්බන්ධව ඉතා හොඳ නිදසුනෙක් නට්සීන්ගේ දර්ගනයෙහි හා චරිතයෙහි දක්නට ලැබේ. නට්සීන් විසින් ආදර්ගයට ගනු ලබන උත්තර මතුෂායා උත්තර පුරුයෙකු මිස උත්තර මනුෂායෙක් නොවේ. තට්සීන්ගේ ආදර්ශය, ශක්තිය, බලය, ආකුමණශීලීන්වය, ආධිපතයේ, පෞරුෂය හා ආත්මාර්ථකාමය යන පුරුෂ පාස්තික ඉණ උසස් කොට දක්වයි. මේ ගුණ අවශා ය. ඒවාට තැනෙක් දී ඇත. මේවා පුම්මයේ හා ආත්ම පරිතාභගයේ ස්තී ගුණවලින් මාදු නොකළ හොත් ක්රූරත්වයට, තෘෂ්ණාවට හා උමතු අහංකාරයට හැරෙයි. දනට ම ලෝකය මේ ආදර්ගයෙහි දරුණු විපාක දුක තිබේ.

නුලදකලා වූ පුරුපත්වය අසම්පූර්ණ ය. වැඛි අවධාරණයෙන් එය නරකට හැරේ. ඒ නිසා එහි අඩුව ස්මු පාසමික ගුණයන්ගෙන් පිරැවීය යුතු ය. පුතිපාසම්කයන්ගේ සංයෝගයක් වූ විවාහයෙන් මේ ඌනපූරණය එක්තරා පුමාණයකට සිදු වේ. විවාහයේ එක් එක් හවුල්කාරයා අනෙකා විසින් එක්තරා පුමාණයකට සැර බාල කොට මාදු කරනු ලබයි. එහෙත් මේ සංස්කරණය එපමණෙකින් ම සම්පූර්ණ නොවේ. වැඩි වශයෙන් පුරුෂ වූ ආත්මයක් එක් ජීවිත කාලයෙක දී ඔහුගේ සහකාරිය විසින් ස්තුී ගුණ පකසෙට නැඹුරු කරන්නේ සුළු පුමාණයෙකිනි. මෙසේ ම ස්තුියක වෙනස් වන්නේ ද සුථ පුමාණයෙකිති. අනුකුමයෙන් ස්වු පුරුම ශරීරවලට මාරුවෙමින් කෙරෙන ජන්ම ගුහණයෙන් අපට අවශය වන, පරස්පර වශයෙන් නිවැරැදි කර දෙන, අද්දකීම ලැබෙයි. මෙසේ නැවන වරක් පුනර්ජන්මවාදය මගතා්විදසාවට අවශා නව මානය සපයන බව දක්නට ලැබේ. ආත්මයේ පූර්ණන්වය ලබා ගන හැක්කේ නැවිත නැවත සිදු වන පුනර්ජන්මවලින් පමණි. අධිපති බවත් යටහත් කමත් යන දෙක, බලයේ පූර්ණ සමවෘත්තියක් බවව හරවා ගත හැක්කේ මේ කුමයෙන් පමණි. ඊශ්වරේචඡාවව කීකරු වන' උත්සාහවත් ආත්මයක් ඇති වන්නේ ඒ මාර්ගයෙනි.

අප විසින් මොහොතකට පෙර සලකා බලන ලද්දේ ශාරීරික ලිංගය පිළිවෙළින් මාරු කිරීමෙන් ආත්මය සකස් කර ගැනීමට කරන ලද යත්නයක් පිළිබඳ සිත් ගන්නා නිදසුනෙකි. මේ ආත්මය පළමුව ස්තියක චශයෙන් ද ඊට පසුව පුරුෂයකු චශයෙන් ද ජන්ම දෙකෙකින් නිශ්චිත පුරුෂ ගුණ දියුණු කර ගෙන තිබේ. ඈ එසේ කර ගෙන ඇත්තේ ශාන්ත භාවය.

මේ නැතට මබාද්ධයන් විසින් "ධර්මය අනුව යන" යනු යොදාගත හැකි ය.

දුන්දරත්වය, සමාව, සහනය හා ඉවැසීම පරදුවට තබා ය. නැවන වරක් පුරුෂ ශරීරයෙක ඉපැදීමෙන් සිදු විය හැක්කේ දුනටමත් පමණ ඉක්මවා ඇති නැමීමක් නවත් වැඩි වීම ය. <sub>එත</sub>රම අධිකව දියුණු කරන ලද පුරුෂ ගතින් ඇතිව ස්තී <sub>ශ</sub>රීරයෙක ඉපැදිම මනෝවිදහාත්මක පුතිකාරයෙකි. ඇගේ සැකැස්මේ ඇති නොසමබර බව, ඇතුළත හා පිටත අතරත් ගුණය හා ශරීරය අතරත් වූ චෙනසින් හා සමාජය විසින් ඇගෙන් බලාපොරොන්තු වූ කායික කාර්යයෙන් ද වඩාත් පැහැදිලි වෙයි. ඇගේ ස්තීු ගුණ අඩුකම මේ කුමයෙන් පුකට වී කරදරයක් වන්නට ඇත. ඇතුළත වෙසෙන ආත්මයාගේ අවධානය පිළියම් පිණිස වූ සමබරතාවෙක අවශානතාවට යොමු විය යුතු ව තිබිණි. ඒ නිසා සම ලිංගික සේවී වීමට තමාට ඉඩ දෙන පූරුෂ ගතික ස්තීනුත් ස්තී ගතික පුරුෂයනුත් කලින් තුබු තන්ත්වය කරා ආපසු යැමෙන් තමාට පුරුදු පහසු මාර්ගයක් ගන්නා බව පෙනේ. ඇතැම් විට ඔවුන් ඔවුන්ගේ ශරීර ඔවුනට උගන්වන්නට තතනන සමබර කිරීමේ පාඩම ඉගෙනීම පුතික්ෂේප කරනවා විය හැකි ය.

මැත අතිතයේ දී පුරුෂයන් ලෙස ඉපිද සිටීමෙන් ඇති වූ පුරුෂ ගතිවලින් යුක්ත ස්තීන් පිළිබඳ තවත් බොහෝ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ආසන්න වූ පුරුෂ ජන්මයක් නිසා ඇති වූ පුරුෂ ගති තිබීමෙන් විවාහය ඒකාන්තයෙන් ම වළකින්නේ නැති නමුත් එයින් විවාහය බොහෝ දුෂ්කර වන බව පෙනේ. එයින් බොහෝ විට දරුවන් ඇති කිරීමේ ශක්තිය තැති වන බව පෙනේ. ගැබ් ගැනීම දුෂ්කර වූ ද කොහෙත් ම නො හැකි වූ ද බොහෝ ස්තීනට එහි හේතුව ළඟ දී සිදු වූ ලිංග මාරුවීම බව කියා ඇත.

කෙසේ හෝ එකලා බවේ කර්ම හේතු කීපයක් ඇති බව පෙනේ. සිය දිවි නසාගැනීම, ආලය නොකිරීමට නිශ්වය කර ගැනීම, අනා ලිංගික ජන්මයෙකින් පැමිණි විසභාග ලිංගික ගති දියුණු වීම යන මේ කවරක් වුව ද එකලා බවට හේතු විශ හැකි ය. හේතුව කුමක් වුව ද අනෙක් ඕනෑ ම තත්වයක් මෙන් මෙය ද අභාගන්නර ගුණ වගාවට හා ආත්ම පුතිසංස්කරණයව ලැබී ඇති අවස්ථාවක් බව පිළිගත යුතු ය. විවිධ විකුමයන්ගෙන් පසු ව කැන්ඩ්ඩ්' "අපි අපේ ගෙවන්න වගා කරමු" යයි කීවේ ය. ස්තී පුරුෂ දෙපකයෙට ම තමන් එකලා බවේ නිසරු කුඩුවට අසු වී ඇතැයි හැඟි ගිය විට මේ පුඥාව තමන් සඳහා ම යොදා ගත හැකි ය.

සහතාරත්වය ලැබීමට නම ඊට සුදුසු විය යුතු ය. ඔතුයන් ලැබීමට නම අප ළඟ මිතුරුදම තිබිය යුතු ය. ආලය ලැබීමට නම් අප ආලය පිදිය යුතු ය. එකලා වූවනට තමන් කැමැති වන දෙය සඳහා යෝග්‍ය වීමට අවග්‍ය වූ ගුණ දහම තමන් තුළ වග් කිරීමෙන් ආලයේ පාරපාප්තිය ඉක්මනින් ළඟා කර ගත හැකි ය.

## 15

#### විවාහයේ ඇතැම් ගැටලු

සිරිහතාරයා හෝ සහතාරිය තෝරා ගැනීමෙන් ඒ දෙපක්ෂය ම නිශ්චිත වූ කර්ම විපාක සම්බන්ධතාවකට හෙවත් ආධ්‍යාත්මිත වශයෙන් නිශ්චිත වූ පරස්පර කාරිත්වයකට ඇතුළු වූවාහු වෙති. විවාහය පිළිබඳ ව ඇති කේසි කියැවීම ගැඹුරට පරිසන කිරීමෙන් අතිතය හා අනාගතය යන දෙක ම සම්බන්ධයෙන් අඹුවක හෝ සැමීයකු තෝරා ගැනීමේ ඇති වැදගත්කම පිළිබඳ ව සාමානස නිගමන කොටසක් ඇති කර ගත හැකි ය. නාථප උපමාවෙක වචනවලින් කියන හොත් අපට මේ තුන්ත්වය පහත එන ලෙස පුකාශ කළ හැකි ය.

විවාහ වීමට තීන්දු කර ගැනීමෙන් ස්තුියක් හෝ පුරුෂයෙක් තමන් නොදනුවත්ව ම තමන් සමග පෙර වරක් හෝ වැඩි වාර ගණනක් එකට අද්දකීම් ලැබූ කිසියම් නළුවකු හෝ නිළියක සමග නැවත වරක් වේදිකාවේ පෙනී සිටීමට එකග වෙයි. මෙසේ ඔව්හු තම වර්තමාන ජීවිත නාටයය සඳහා කිසියම් විශේෂ වේදිකා පරිසරයක් මතු කර ගනිති. මේ චේදිකා පරිසරය සතය වශයෙන් ම පිළිවෙළින් වූ කොටස් දෙකෙකින් හෝ තුනෙකින් යුක්ත විය හැකි ය. ඇතින් ම එහා ම වූ පසුබිමෙහි තියුණු සියුම උපකරණවලින් දිලිසෙන අත්ලන්තිසයේ පරීකෂණාගාරයක් තිබිය හැකි ය. ඊළඟට ඊට මොබින් ඉදිරියට වන සේ ගීසියේ කඳු මුදුනක් යට තනන ලද එළු පල්ලකුගේ පැලෙකි. අන්තිමට ඉදිරි බීමෙහි කිට්ටුවෙන් ම ඇත්තේ දාසය වැනි ලුවීගේ යුගයේ වූ සිත්කලු විසිත්ත කාමරයෙකි.

දන් ඔව්නු පුංගයේ ශෝභාවත්, අතිපණ්ඩිත රාජ සභාවේ දී ඔවුන් විසින් නිරුපණය කරන ලද නාටායේ සූතුත් අතව ගනිති. තරඟය, කුමන්තුණය, පවා දීම හා දෝහිවීම, දනව ඉකුත් වූ අංකවල සිද්ධීන්ගේ උත්කුමයයි. පුංගයේ දී සිදු වන යටපත් කළ නොහැකි ද්වේෂයෙක් හා මිනී මැරීමෙක් එහි උච්චාවස්ථාව <sup>2</sup> ලෙස ඇත. එසේ නැති නම් ඉකුත් කාලවල දී සිද්ධීවල දරුණුකම කුමයෙන් අඩු විය හැකි ය. අහංකාරය, ආත්මාර්ථකාමය, උපහාසය, උදාසිනත්වය ආදී දරුණුකමින් අඩු මානසික ක්රුරතා ගැවීමෙ නැතෙක ම ස්වරූප විය හැකි ය.

එහෙත් නාටායේ පූර්ව සිද්ධිය කුමක් වුවත් මේ නව රඟපැමේ පුධාන නළුවන් දෙදෙනාට ඕනෑ ම අවස්ථාවෙක දී කථා වස්තුවේ ඉදිරි ගමන වෙනස් කළ හැකි සේ වේදිකාව සකස් වී ඇත. එහෙත් බස ලියැවී නැත. දෙල්ලාර්නේ 3 නම් පුසිද්ධ ඉතාලි සුබාන්ත නාටපයේ පසුබිම හා සාමානා කෙටි දළ සටහන සමාගමයෙන් කල් නියා නියම කරන ලදී. එහෙත් නළුවෝ තම බස අවස්ථාවට අනුව යොදා ගෙන අවස්ථා හා තීරණ ඇති කර ගනිමින් ඉදිරියට යති. මේ නව නාටපයේ ද නළුවනට නිදහසේ ගලා ගෙන යන කථා වස්තු මාර්ගය ඕනෑම් අවස්ථාවෙක වෙනස් කිරීමට නිදහස තිබේ. එයින් ඔවුනට පූර්ව අංකයන්හි තුබු දුර්වලතා නැති කර ගත හැකි ය.

නැතිනම්, නාටෙන්පමාවෙන් ඉවතට යමු. අත් හැම දෙයක්

<sup>1.</sup> Crescendo

දුළිබඳව මෙන් ම විවාහ සහකාරයා පිළිබඳවත් හැම පුද්ගලයකුට ම චේතනාවේ හා තෝරා ගැනීමේ නිදහස තිබේ. එහෙත් තෝරා ගැනීමේ කිුියාව බසයකට නැගීමේ කිුයාව මෙනි. බසයට ගොඩ වූ පසු මගියා එක්තරා මාර්ගයකට ද එක් සාමානෂ දිශාවකට ද සීමා වේ. වෙනත් බසයකට නැග ගන්නේ නම් මාර්ගයන් යන අනත් මීට වෙනස් වනු ඇත. බසයේ ඇතුළත පරිසරය ද මගියාගේ රුචියට නො ගැළපෙනවා විය හැකි ය. රියැදුරා ගොරෝසු අපුසන්නයකු විය හැකි ය. බසයේ ඇති වාතාවරණයෙහි හුස්ම ගැනීම් දුප්කර විය හැකි ය. ජනෙල් හුළං නො එන සේ වසා තිබෙනු ඇත. අසුනේ හවුල්කරු වීරුද්ධ විය යුතු තරම් වාචාලයකු වනු නො බැරි ය. කලින් නො දුටු කරුණු රාහියක් නිසා අනෙක් මග තෝරා ගත්තා නම් මීට වඩා හොඳ වන්නට ඉඩ තිබිණි. එහෙත් මුළු ගමන දිගට ම රැක ගත යුතු ආකල්පයත් සාමානය හැසිරීමන් නීන්දු කර ගත යුත්තේ මේ මහියා විසින් ම ය. පරිසරය කුමක් වුවත් පුද්ගලයකුගේ ආකල්පයට හා හැසිරීමට අන්තිමේ දී චගකිව යුත්තේ ඔහු විසින් ම ය.

කේසි කියැවීම්වල, කර්ම විපාක වශයෙන් වීවරණය කරන ලද විවාහය පිළිබඳ නිශ්චිත නිදර්ශන ගණනාවෙක් ඇත.

දන් සලකා බලනු ලබන පුදුම නිදසුනේ දෛවය තරම ඉිත නෙමසීස් ' අකාරුණික වී නැත; හයානක විනිශ්චයෙහි දී ඉික ශෝකාන්ත නාටපයෙක් මෙතරම බිහිසුණු වී නැත. මේ සිද්ධිය සමබන්ධ ස්තිය විචාපත් වූයේ වයස විසි තුනෙක අතිශයින් රුමත් තරුණියක වශයෙනි. පියකරු දුඹුරු ඇස්, මතහර කළු දුඹුරු කෙස්, නළල් තල මත සෙලුවෙන කියඹු වැල, සුන්දර රූපය යන මේ සියල්ල එකතුව ඇට නිළියකගේ පෙනුම දෙන්නට රහසින් කුමන්තුණය කළාක් බඳු ය. කේසි -

නෙපිසිස් නම ශ්‍රීකයන්ගේ පළිගැනීමේ දෙවියා ය.

කියැවීම ලබා ගත් හතළිස් එක්වැති වියෙහි දීත් දුටුවන්ගේ හිස් නැවත හරවා බලවන තරමට මෝහන සෞන්දර්යයක් ඇට තිබිණි, විලාසිතාවලට දිය කළ ධනවත් මිතුරියන් ඇගේ ජීවිතයේ අභාගන්තර කථාව දන ගත්තා නම් සත්තෙකින් ම පුදුම වනු ඇත.

අතිශයින් සමාද්ධිමත් වූ පුසිද්ධ වශාපාරිකයකු සමග විවාපත් වූ තැන් සිට ඉකුත් වූ දහ අව අවුරුදු කාලය තුළ ඇය ගෙන ගියේ අතිශයින් දුෂ්තර වූ හැඟීමවලින් සුණු විසුණු වූ අද්දකීම ඇති ජීවිතයෙකි. ඇගේ සැමියා ලිංගික සම්බන්ධතාව සඳහා සම්පූර්ණයෙන් ම අසමර්ථ ය. ලිංගික කාර්යයෙහි අවශාකමක් නැති. එයින් පුිතියක් නො ලබන ස්තුයකට නම් එබදු සැමියකු ලැබීම එතරම් ශෝක ජනක නො වනු ඇත. එහෙත් පේමයට කැමැති අතිශයින් කාමුක නැනැත්තියකට එය මහා ශෝකාකරයෙකි. විවෘහය අවලංගු කළා නම්, නැතහොත් දික්කසාද වුවා නම්, දුෂ්කරත්වය නිකම් ම කෙළවර වනු ඇත. එහෙත් මේ ස්තුයට ඒ එක් පියවරක් වත් ගත හො හැකි විය. ම නම සැමියාට ආලය කළා ය. ඔහුට රිදවීම ඇව නො දරිය හැකි ය.

මුල් අවුරුදු කිහිපය තුළ දී බලාපොරොත්තු සුන්කර ගෙන අත් මිනිසුන් සමඟ සම්බන්ධතා කීපයක් ඇති කර ගත් කාලයෙක් තිබිණි. ඇ ඊට සම්බන්ධ වූයේ කයේ හා හැඟීමවල උවමනාව නිසා මිස තම සැමියාට හක්තියක් නො තුබූ නිසා නො වේ. එහෙත් ඕ ධර්ම ගුන්ථ හැදෑරීමෙන් හා භාවනා පුහුණි කිරීමෙන් ඒ ආවේගය ද කුමයෙන් යටපත් කර ගත්තා ය. මේ පුදුම රාමුවේ දහ අට අවුරුද්දක් ජීවිතය ගමන් කළ පසු ය අවදානම ළං වූයේ. ඇගේ පෙර පෙම්වනෙක් නැවන වරක් ඇට හමුවිය. ඕ කේසිට මෙසේ ලියයි. අප හමු වූ මොහොතෙහි දී ම ඒ ගිනි දල්ල පූර්ණ ශක්තියෙන් යුතු ව ඔහු කරා ආවේ ය. 9ම ද තෙපුල් දුන්නෙමි. මම අප ගළවා ගැනීමට උත්සාහ ඉතිමි. එහෙත් ධර්මය හැදෑරීමට පෙර මෙන් දන් මගේ සෞඛ්‍යය ඉරිහි ගෙන යයි......ඔහු විවාහ නොවී සිටියා නම් ඔහු හා විනෝද ඉවට මා පසු බසින්නේ නැත. ඔබට සිතා ගත හැකි කරුණු කීපයක් නිසා මා මගේ සැමියා අත හරින්නට කැමැති නැත. ඉගේ සැමියා දන් ලස්සන චරිතයක් ඇත්තෙකි......

"මේ මිනිහාට මගේ ඇති ආශාව ආලය නිසා නො වන්නට ඉඩ තිබේ. එය මගේ ජීවිතයේ විශේෂ පරිසරය නිසා ඇති වූවක් විය හැකි ය. කෙසේ හෝ ඔහු ද කදීම පුද්ගලයෙකි. ඔහු මට බාල කාලයේ සිට ආලය කළ නමුත් මා එය දන සිටියේ නැත. (එය මට කීවේ ඔහුගේ මව ය.) අමුවක නඩන්තු කිරීමට සමන් වන තාක් ඔහු මට එය නො කීවේ ය. ඔහු පමා වූවා වැඩි ය. මට එය දන ගන්නට ලැබුණේ මගේ සැමියාට බහ දුන් බව දන්වීමට මා ගෙදර පැමිණි විට ය. දිගින් දිගට ම කරුමයකට මෙන් මට සිදු වු දේවල් නිසා අපේ ජීවිත තුන ම හිර වී නිඛෙන බව පෙනේ.

වරින් වර මම ඔහු කිට්ටුවෙන් ආගුය කෙළෙමි. එසේ කිරීමට එක් හේතුවෙක් නම් ඔහු විනාශ වන්නට යෑම ය. එයින් ඔහුගේ ආශාවේ රෝගය සුව වේ යයි මම සිනමි. එය යට් සින පිළිබඳ මනෝවිදයාත්මක වූ විරේචනයක් විය හැකි ය. ඔහුගේ පියාව කළඹන්නට මා නොකැමැති වූ නිසා මම එය අත් හළෙමි. මම ආ දනිමි. මට ඕ පුිය ය. ඈ කළඹන්නට මට අනවගය ය. සමාජය ඊට විරුද්ධ ය. ඇය එය දන ගතහොත් ඇගේ දෘෂ්ටියෙන් එය වරදක් වනු ඇත. මට කාටවත් රිදවන්නට උවමනා නැත. ඔහුට විහිඑ කිරීමෙන් නැති නම් දිගට ම සති ගණනක් කරදර කිරීමෙන් ඈ තමාට අවශය හැම දෙයක් ම ඔහුගෙන් ලබා ගනී. එහෙත් මා සිතන්නේ ඔහු ඇට කැමැතිය කියා ය. පුසිද්ධියේ ඔහු හෙළා දකිමට ඈ පසු බසින්නේ නැති නමුත් ඇගේත් නොද ගුණ කිපයෙක් තිබේ. ඇයට දරුවන් නො ලැබේ. මා

ඔබෙන් කායික උපකාරයක් ඉල්ලන බව මගේ සැමියා <mark>දනි.</mark> එහෙත් හේ තත්ත්වය නොදනි."

දන් මෙහි ඇත්තේ ස්තුියගේ ජීවිත හැටලුව පිළිබඳ ව ඇගේ ම පුකාශන යයි.\* ඒ ඇති සැටියෙන් ම ගත්තත් එය බෙහෙවින් ම නාටස ස්වරුපී ය. ඇගේ ගැටලුවේ අතීත හේතු දක්වන ජීවිත කියැවීම ඇති කර වන්නේ ගෞරව සම්පුයුක්ත හයෙකි. වරදට වැටුණු දෙහදක් විදින දඬුවමේ සුදුසුකම විසිතුරු ය.

දන් අප ජීවිත දෙකකට පූර්වයෙන් කුරුස යුද්ධ කාලයේ වූ පුංගයට යා යුතු ය. මෙහි දී බ්රියගේ නම සුසේන් මර්සේලියෝ ය. මෙවර ද ඇ විවාහ වී ඇත්තේ ඇගේ වත්මන් සැමියා සමගය. මස්ස මර්සේලියෝ ද කුරුස යුද්ධ කෙරෙහි ඇදී ගිය සිත් ඇති විකුමකාම පුරුපයන්ගෙන් එකෙකි. ආගමික උදෙන්ගයෙන් යුක්ත අන් බොහෝ දෙනාගේ මෙන් ඔහුගේ ද පෞද්ගලික ජීවිතය පැවැතුණේ ඔහුගේ ආගමික පුතිඥාවන්ගෙන් හා පුහිපත්තිවලින් සම්පූර්ණයෙන් වෙන් කරන ලද කාමරයෙක ය. ඔහුට ඉතාමත් වැදගත් වූසේ ගැළවුම්කාරයාණන්ගේ මිනිවළ මිථපාලබධිකයන්ගේ අයිතියෙන් මුදවා ගැනීමයි. ඒ ගැළැවුම්කාරයාණන් විසින්

<sup>\*</sup> මේ ලිපියෙන් පාඨකයාට වැරදි නැතිමක් ඇති වන්නට ඉඩ තිබේ. කේසීගේ ජීවිත කියැවීම ලබා ගත් මිනිසුන් තම ජීවික කන්ත්වය පිළිබඳ සම්පූර්ණ විස්තර කේසිට දෙන්නට ඇතැයි ද කේසිට කිවුණේ තම නින්දෙහි දී මේ කරුණු තවත් විස්තර කිරීම යයි ද සිතන්නට ඉඩ ඇත. මෙහි සඳහන් කරන ලද ස්තිය වැනි බෙහෙවන් පීචාවට පත් කීප දෙනකුත් මතු සඳහන් වන එක් ආතුරයකුත් කියැවීම ලබා ගැනීමට පෙර තමන්ගේ ජීවිත විපත් ගැන දිගට ලියුහ. එහෙත් මෙවා විශේෂ සිද්ධි මිස සාමානය තත්ත්වය නො වේ. සියැවීමක් ඉල්ලන අය විසින් දීය යුතු වුයේ තම කම, උපන් දිනය හා කැන පමණි කියැවීම ඉල්ල වැඩි දෙනෙක් ඉල්ලුම් පතුයේ හිස් නැත්වල ඉහත දක් වී කරුණු සඳහන් කළාට වැඩි දෙයක් නො කළාත. නැහතොත් විකක් පමණක් දුන්හ. ඔවුන්ගේ තත්ත්වයෙහි ස්වභාවය ගැන ඔවුන් සඳහන් කළා නම නිතර ම එය කෙළේ ඉතා පුහුවිනි.

<sub>උග</sub>න්වන ලද පුධාන ම ධර්මය වූ මෛතුිය සිය බිරිය කෙරෙහි <sub>යොමු</sub> කරවන්නට කවදා වත් ඔහුට සිතුණු බවක් නො පෙනේ.

මෙසේ ඔහු මිථා පාලබ්ධිකයන්ගෙන් කිස්තියානි රාජ්‍යය බේරා ගැනීමට නම බිරිය අත් හැර යන විට නමාගේ අතහිමුඛයෙහි ආරක්ෂා විය යුතු වූ තවත් දෙයක් ඔහුට තිබුණේය. එනම්, තම බ්රියගේ පතිවුතයයි. මහා වීර පරිත්‍යාගයක් කිරීමට තමා පෙළැඹ වූ ආගමික උනන්දුව එම පරිත්‍යාගය සඳහා තම බ්රිය නො පොළඹවනු ඇතැයි ද සැනැසීම සඳහා කිස්තියානිය වැළඳ ගනු වෙනුවට ඈ ඉතිරි ව සිටි කිස්තියානි පිරිමින් වැළඳ ගනු ඇතැයි ද සැක සිතු හේ එබදු සහනයක් ලබා නො දෙනු සඳහා හෝදින් වග බලා ගත්තේ ය.

දසනොවෙන් නිමවන ලද පතිවුතා පථිය නම් වූ උපකරණයෙක් ඇත. මෙය දොළොස් වැනි ශත වර්ෂයේ අපරහාගය තරම් ඇතෙක දී යුරෝපයේ පුසිද්ධ ව පැවැති එකෙකි. 1934 තරම් මැතෙක දී පුංශයේත් 1931 දී නිව්යෝක් නගරයේත් භාවිත වූවෙකි. මේ අවස්ථාවේ දී මෙය බලයෙන් යෙදවීම නඩු දෙකෙක පුධාන කරුණක් වී තිබේ. එය ලෝහයෙන් හා සමින් හෝ ලෝහයෙන් හා විල්ලුදයෙන් හෝ සකස් කරන ලද උපකරණයෙකි. ඊට ඉබ්බෙක් හා යතුරෙක් ඇත, එය යතුරු හිමියා නැති තැනෙක දී ස්තුියට මේවුන්දම් නො සෙවිය හැකි සේ ඇගේ සිරුරට මනා ව ගැළැපෙන්නට පරිස්සමින් තනන ලද උපකරණයෙකි. මස්ය මර්සේලියෝ මහතා තම නෝනා තමාට භක්තිමත් ව සිටින්නට සහහික වශයෙන් සලස්වා ගත්තේ මේ උපකරණයෙනි.

කියැවීමේ නියම වචන මෙසේ ය: "මේ ආත්මය තම සහකාරයා විසින් සැක කරන ලද අයගෙන් එකියකි. අනාසෙන් සමග විනෝද වීම වැළැක්වීම සඳහා බාධකයක් පැළැඳීමට බල කරන ලද්දී ය," "බල කරන ලද්දී" යන්න යෙදීමෙන් මර්සේලියෝ නෝතා මේ අදහසට මුල දින් එකඟ නොවූ බව අපට පෙනී යයි. ඊළඟ වාකෘ වලින්, පසු ව ඈ ඊට නදින් විරුද්ධ වූ බව දක්නට ලැබේ. "නිදහස් වන්නට නිශ්වය කර ගත්තා ය. කිසියම අවස්ථාවෙක දී යම් තැනෙක දී පළි ගන්නට.... පතිවුතා තත්ත්වයෙක සිටින්නට බල කරන ලද මේ තැනැත්තිට බොහෝ අහිතකාරී තීරණ ඇති කර ගැනීමට සිදු විය. එය දන් මේ නැනැත්තියගේ වර්තමාන අද්දකීම කොටසක් වී තිබේ. මෙය විපාක විදීමෙකි."

දන් අපි මෙහි හැබ ව ඇති විපාක දායක යුක්තිය විශුහ කර බලමු. තම භාර්යාව සංචර කිරීමට යාත්තික උපකුම ගෙදු මිනිසාව ලැබුණු විපාකය තම ලිංගික කාර්යයට කායික වශයෙන් අසමර්ථ වීම ය. ඔහුට මීට වඩා සුදුසු වෙනත් දඬුවමෙක් නැත. මේ ක්රුරත්වයට පානු වූ ස්තිය කාම පාර්ථනා හග්න වූ ජීවිතයකට දෙවරක් කැපවීම අයුක්ති සහගත බව පෙනෙන්නේ පතුපිටින් පමණි. ඒ ඇයි ? පාපස බාහිර කියාවෙන් පමණක් සිදු වන්නෙක් නොවේ. වෙතනා, පාර්ථනා, වින්ත තත්ත්ව හා ආත්මභාවයේ ආකල්ප යන මේවායින් ද පම් සිදු වේ. මේ ස්තිය අයුක්ති සහගත ව වළක්වන ලද්දී ය. ඈ කෙරෙහි කරන ලද අවිශ්වාසයටත් ඒ අවිශ්වාසය පකාග වූ තිරිසත් ආකාරයටත් ඇගේ පුතිකියාව වෛරය හා ද්වේෂ යයි (අප දන්නා තරමින්) ඒ ද්වේෂය හෝ පළිගැනීමේ ආශාව පකට කියාවෙකින් එළියට ආවේ නැත. එසේ වූවත් පළිගැනීමේ අධිශ්ඨානය නම පැවැතිණි.

ආත්මය විසින් කරන ලද ඔනෑම අධිස්ථානයක් ශන වර්ෂ ගණනාවක් පවතින හැටි අපි ඉහත දී වරක් දිටිමු. පළිගන්නට මේ ආත්මය විසින් කර ලද අධිෂ්ඨානයට තෑගි වශයෙන් එසේ කිරීමට සම්පූර්ණ ඉඩ පුස්තාව ලැබුණේ ය. මේ වනාවේ ම්

 <sup>248</sup> වැනි පිටෙ සඳහන් සිද්ධිය.

සුන්දරත්වයෙන් ඉතා උසස් ය. කමනියත්වයෙන් කෙළ පැමිණු ඇත. ඇට විවෘත වන්නට ලැබුණේ පූර්ව ජීවිතයෙක දී වරද කළ මිනිසා සමඟ ය. ඊර්ෂනවෙන් ඔහු උමතු කරවන්නටත් ඔහුගේ මිතුරන් ඉදිරියේ ඔහු ලප්ජාවට පත් කරවන්නටත් දික්කසාදයෙන් ඔහු පොඩි පට්ටම් කරන්නටත් දක් ඇට සම්පූර්ණයෙන් ම ඉඩ ලැබ් තිබේ. තවත් ඇට බලාපොරොත්තු විය හැක්කේ කිමෙක් ද? සම්පූර්ණයෙන් ජයගාහි ව පළිගැනීමට මට වඩා හොඳ පරිසරයක් තිබිය හැකි ද? කෝපාවිෂ්ට ව බද්ධ වෙරයෙකින් යුතු ව මේ ස්තිය විසින් කරන ලද නපුරු පාර්ථනාවට මේ අවස්ථාවේ දී සම්පූර්ණයෙන් ඉඩකඩ ලැබී ඇත.

එසේ වුවත් මේ අතරතුවේ දී ඈ ආධ්‍යාත්මික වශයෙන් වැඩි ඇත. නව දුරටත් ඇට කාටවත් අකරුණාවන්න වන තරමට තමා පහත හෙළා ගත නො හැකි ය. මැගේ ලිපිවලින් මැගේ මාදු හදවත දිගට ම හෙළි කෙරෙයි. පෙරළා පැමිණි මැගේ පෙම්වතා සමග සම්බන්ධයක් ඈති කර ගත්තට ඉඩ තිබිණි. මේ සම්බන්ධය මැගේ සැමියාගෙන් සඟවා ගත්තට ද ඉඩ තිබිණි. එහෙත් මැයට තම පෙම්වතාගේ බ්රියට රිදවීම දරිය නොහැක්කෙකි. ඇයට එය පහසුවෙන් අසුවත්තට ද ඉඩ තිබේ. මෝ සංවර වූවා ය. මැගේ කායික හා මානසික සෞඛ්‍යයට කිසියම් ආකාරයෙක ලිංගික පතාශයෙක් අවශ්‍ය විය. එහෙත් මෝ තම සැමියාට ආලය කළා ය. මේ නිසා මෝ ඔහු දික්කසාද නො කළා ය. තම කායික ආශාත් සෞත්දර්යයත් තාරුණායන් තම පතිහක්තියට පුජා කළා ය.

කියැවිමේ එන ගැඹුරු රහස් අරුතුක් ඇති "ඇට ඇය තමුවෙයි." යන කියමනෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ ඇගේ පැරැණි අධිෂ්ඨානය ඇගේ ජීවිත තත්ත්වයෙහි සඑල වී ඇති බවයි. ඈ තමාට හමු වූ ආත්මය නිදහස් කොට ඇත. ඕ ශන

වර්ෂ හයකට ඉහත දී තමා සඳහා ම සකස් කොට <sub>ගත්</sub> පරීක්ෂණයෙන් සමත් වූවා ය. "පළිය ගැනීම මගේ ය: මම ණය ගෙවමැ යි ස්වාමීන් වහන්සේ කී ය." "වරද කෙරෙන නිසා එය විය යුතු ය. යමතුගෙන් වරද පැමිණේ නම් ඔහුට දුක් ඇති වේවා." මේ බයිබලයේ කියමන් දෙකෙන් ම වරදකරුවකුට දඬුවම කිරීම පිළිබඳ ව කර්ම නියාමය කෙරෙහි විශ්වාසය තැබිය හැකි බව පුකාශ වෙයි. අප විසින් ම පළි ගැනීමෙ චේතනාවෙන් යුක්ත ව දඬුවම් දීම නො කළ යුත්තෙකි. පළිගන්නා බවට දිවිරීම ද නො සුදුසු ය. (අපරාධකාරයන්ගෙන් සමාජය ආරක්ෂා කර ගැනීමට සමාජයට අයිතියක් නැත යනු මෙහි අදහස නො වේ.) මහජන නිතියකට විරුද්ධ ව වරදක් කරන්නකු වැඩි ම දෙනකුගේ වැඩීම හොඳ සඳහා වරදකරුවකු කිරීම සමාජ සම්මන වූ නීතිවලට අනුවර්තනය වීමෙකි. එය කෙරෙන්නේ පළිගැනීමේ හැගීමෙකින් නො වේ. ඇතැම් විමෙක ඉටුකර ගැනීමට නො හැකි වුව ද සමාජය සමාජ නීති කියාවට නැගීමේ දී බලාපොරොත්තු වන්නේ අගති රහිත ව පෞද්ගලික කල්පනාවලින් තොරව යුක්තිය ඉටු කර දීම ය. මෙසේ මිනිසුන් අතර පවත්තා ධර්මාධිකරණය මිනිසුත් කෙරෙහි කියාත්මක වන කර්ම නියාමය ම යයි කිව හැකි ය.)

පතිවුතා පටිය බලයෙන් යෙදීම නිසා ඇති වූ විවාහ පිළිබඳ ශෝකාන්ත කථාවෙක තවත් නිදසුනෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. පටිය භාවිත වූයේ වර්තමාන අඹු සැමියන්ගේම කුරුස යුද්ධ කාලයෙහි වූ අහිත උත්පත්තියක දී ය. මේ නිදසුනෙහි දී කර්ම විපාකය තරමක් වෙනස් ය. භාර්යාවගේ විස්තරයට අනුව ඇගේ සැමියා, තේරුම ගන්නා ගතියෙන් යුතු බෙහෙවින් ඉවැසිලිමත් ශාන්ත පුද්ගලයෙකි. එහෙත් විවාහ ජීවිතයෙන් අවුරුදු අටකට පසුවත් තිස්හැව්රිදි භාර්යාව ලිංගික සම්බන්ධතාවට පුදුම බයෙකින් සිටියා ය. මෙයින් ඉතා දුෂ්කර අවස්ථාවක් ඇති වන බව තේරුම ගත හැකි ය. ඉතාලි සංගීත නාට සතුරුවකු වූ පුරුෂ මිතුයකු කෙරෙහි භාර්යාව තදින් ම ඇදී යෑම නිසා මෙය තවත් පැවලැවිලි සහිත විය.

කියැවීමෙහි දී ලිංගික දුෂ්කරතාව කුරුස යුද්ධ කාලීන ජන්මයේ දී සැමියා විසින් තම බ්රිය පතිවුතා පවියෙන් සංවර කිරීම නිසා ඇති වූවක් බව කියා දෙන ලදී. සැමියා ලිංගික වශයෙන් තමාට භය වන බ්රියක ලබා ගෙන තම කර්මයෙහි එල නෙළා ගන්නා ආකාරය හොඳින් පැහැදිලි ය. භාර්යාවගේ අස්වාභාවික භය නිසා ඇති වී තිබෙන විකාරවලින් ඇයට පෙළෙන්නට සිදු වී තිබෙන්නේ ද කර්ම විපාක වශයෙනි. කුරුස යුද්ධ කාලීන සැමියාට ඇගේ තිබූ පුතිකියාව ද්වේෂයයි. ද්වේෂය කර්ම බන්ධන තනයි. කියැවීමේ වචන මෙසේ ය: "සැඟවුණු ද්වේෂයෙන් මතු වන සැක හා බිය දුන් තිබේ. එකල ඇති කරන ලද තත්ත්වයට දුන් මුහුණ දිය යුත්තේ අවබෝධයෙනි. ඔබට සමාව ඕනෑ නම ඔබ ද සමාව දිය යුතුයි."

සංගීත නාටා ගායකයාට ඇති වූ ඇල්ම වෙනත් ජීවිත දකීමෙකින් ඇති වූවෙකැයි කියා තිබේ. ඔහු ඉන්දුවීනයේ දී ඇගේ පෙම්වතා විය. "මේ අවස්ථාවේ දී මා කියා කරන්නේ කෙසේ ද ?" යන ඇගේ පුශ්නයට කියැවීමෙන් ලැබුණේ " පාර්ථනීය ආදර්ශය වශයෙන් ඔබ තෝරා ගන්නා දෙයට අනුව ඊට මූහුණ දෙන්න." යන පිළිතුර ය.

කර්ම හේතුව සම්පූර්ණයෙන් වෙනස් වූ තවන් තිදසුනෙකද මේ හය දක්නට ලැබේ. විදින්නට සිදු වී තිබෙන පොද්ගලික දුබ පක්ෂයෙන් බලන විට මේ කථාන්තරය අතිශයින් ශෝචනියය. එහෙත් මානසික, වෛදප, ශාස්තිය විගුහ පක්ෂයෙන් බලන විට මේ නිදසුනෙන් කර්මය, පාරම්පර්යය හා පරිසරය යන මේවා අතර ඇති අනොස්නා සම්බන්ධතාව කැදෑරිමට අගතා නොරතුරු ලැබේ. 1926 දී මේ ස්තිය මෙසේ ලියයි.

"මා ඉන්නේ උන්මාදයටත් සිය දිවි නසා ගැනී<sub>ම්වත්</sub> ආසන්නයේ ය. මේ මිහිපිට ජීවත් වන ඉතාමන් කාලකණ්ඩු මෝඩ පෙරේහි මා ස. දරුවන් සය දෙනකුගේ උපතේ දී පළ පිටිත් මළ මගේ අම්මා මගේ ජීවිතය මුළුල්ලේ ම මට ගැබ ගැනීම ගැන බොහෝ දේවල් කිව්වා. ඒ නිසා මීට දහඅව අවුරුද්දකට පෙර මා චීවාපත් වන අවස්ථාවේ දී මා සිටියේ ගැබ් ගැනීම ගැන ලොකු බියෙකිනි. ඒ බය කොතරම ද යනහොත් දුන් මා සිටින්නේ මගේ ආදරණිය මිහිරි සැමියාගෙන් ඇත් ව ය. මා එසේ කරන්නේ ඔහු මා ළඟ හෝ මට පේන තෙක් මානයේ හෝ සිටීම මට දරා ගත නොහැකි නිසා ය. මා යාව්**ඤා කළා, මනෝවිදපාවෙන් මානසික වෛද**පවිද්යාවෙන්, කිස්තියානි විදහවෙන්" <sup>†</sup> හා "සාමගියෙන්" <sup>‡</sup> පිහිට සෙව්වා, එහෙත් ඒ එකෙකින්වත් කිසි ම එලයක් ලැබුණේ නැහැ. මට කිසියම් බලාපොරොන්තුවක් ඇති කර ගන හැකි යයි ඔබ සිනනවා ද ? මට දරුවන් ඕනෑ කළා. මා මගේ සැමියාට ආලය කළා. එහෙත් ලිංගික සමාගමයට මා බය වුණා. දූන් තත්ත්වය පෙරදීටත් වඩා භපානක ය. දුන් මා සිය දිවි නසා ගැනීමට සූදානම් බව කිව සුතුයි. මේ සතියේ මා ඊට වැඩ පිළිවෙළ යොදාගෙන තිබුණා. එවීව ය මව ඔබේ කාර්යය ගැන දන ගන්නට ලැබුණේ."

මේ ස්තියගේ ශෝචනීය තත්ත්වය විවරණය කිරීමේ දී කියැවීම ජීවිත දෙකක් ආපස්සට යයි. සියල්ලට පළමු ව ඇ පුංග රාජ සභාවේ සිටි හිස් අහංකාර, ආත්මාර්ථකාමී භෞතිකවාදී සැප සොයන ස්තියක ව සිටි බව එයින් දක්වන ලදී. ඇගේ ජීවිතය පුිතිමත් එකෙක් විය. එහෙත් ඊළඟ ආත්මයේ විපත්තියට බිජ වපුළේ එහි දී ය. මේ දෙවන ජන්මයේ දී ඈ ඇමෙරිකාවේ මුල් පදිංචිකාරියකි. දරුවන් සය දෙනකුගේ, මවක වූ ඔ ඒ සය දෙනා ම පිච්චී මැරෙනවා දක තිබුණා ය. "ඒ ජීවිතයේ ඉතිරී

<sup>1.</sup> Christian Science

කාලය මේ තැනැත්තිය ගෙවුයේ මහත් බියෙකිනි. ඇත් දරුවනුත් ආරක්ෂා නොකළාට ඕ ලෝක ධර්මතාවට ද්වේෂ කළා ය. ඒ කෙරෙහි විශ්වාසයක් නො තැබුවාය. මේ තැනැත්තිය මේ ජන්මයේ දී හැබ් ගැනීමට බිය වන්නේත් ඒ බයේ සියලු පුතිඵල ඇති වී තිබෙන්නේත් අර කි සිද්ධිය නිසා ය." (ඇ ඇගේ වර්තමාන මව කරා ඔවුන්ගේ භය නමැති පොදු හැගීමේ ස්පන්දනයෙන් ඇඳුණු බව පෙනේ. මව විසින් ගැබ් ගැනීමේ භයානක කම් නිතර කීමෙන් සිදුවූයේ කල් තියාම දරියගේ යටි සිතේ පැවැති බය පණ ගැන්වීම පමණි.

යටත් විජිත කාලයේ සිදු වූ විපත තේරුම් ගත හැකි ය. කෙසේ ද ? මිනිසා ආධ්‍යාත්මික දේවලට හැරෙන්නේ භෞතික ස්ථිරතාවන්ගේ විතාශයෙන් පමණක් බව අපි දනිමු. එහෙත් ඇ එක් කර්ම විපාක මාලාවකට මුහුණ දීමේ දී මෝඩකමින් තවත් කර්මයක් සිදු කර ගෙන තිබේ. දරුවන් සය දෙනකු නැති වීම ආත්මාර්ථකාමී ස්ත්‍රියකට පවා වේදනාවක් බව සතාය. එහෙත්, ඈ පරීක්ෂණයෙන් අසමර්ථ වූවා ය. ඇගේ තත්ත්වයට ඇති කර ගත හැකි පුතිකියා දෙකෙකි. මෛතියෙන් නිශ්ශබ්ද වීම හා විරෝධයෙන් බිය වීම ය. මෙවායින් ඈ තෝරා ගත්තේ දෙවැන්නයි. මේ විපත පිළිබඳ ව කළ හැකි වනාබතාත මෙවාය. "මේ විපත්තිය අවිත්ත නමුදු යුක්ති ගරුක වූ දෙවියන් වහන්සේගේ ඉවඡාවය" තැතහොත් "මේ විපත්තිය ක්රූර වූ දෙවියන් වහන්සේ කෙනකුගේ අයුක්තියෙකි." නැතහොත් " දෙවියකු නැති විශ්වයෙක තේරුමක් නැති කීඩාවෙකි."

මෙසේ මේ ස්තුිය විසින් තව දුරවත් උගත යුතු වූ එක් පුධාන පාඩමෙක් විය. ඒ පාඩම මෙය මිස අනිකෙක් නො වේ. "පූර්ණ මෛතියෙන් බය පලවා හරිනු ලැබේ." ජීවිතය පිළිබඳව ඇගේ තිබූ භෞතිකවාදී ආත්මාර්ථකාමී හැඟීමෙන් ඈ ඉවත් විය යුතු ව හිබිණි. භෞතික හය භේරව තො දනි යන්නට නම ඇගේ සැමියාව හා ඈ මව වශයෙන් තෝරා ගන්නට සිදි නූපන් ආත්මයකට මහා මෛතියක් කරන්නටත් ඈ තුළ වූ දිවාමය නිර්මාපක මූලධර්මයට මහා මෛතියක් හා ගෞරවයක් කරන්නටත් ඈ විසින් උගත යුතු ව තිබිණි.

අභාගසයකට මෙන් නවින මනෝවිද්පාව අවශස තරම්ව මෛතියේ බලය පිළිගෙන නැත. ව්ගුාහකයන් බොහෝ දෙනකුව අනුව මෛතිය ලිබ්ඩෝ නම් වූ කාමශක්තියේ පුකාශයක් පමණු වොට්සන් විසින් කරන ලද කිරි දරුවන් අතෑරීමේ හා අතගෑමේ මා හැඟි පරීක්ෂණවලින් පසුව මනෝවිදහඥයෝ එය පිළිගත හැකි මනුෂා, චිත්ත, වේග තුනෙන් එකක් ලෙස පිළිගනිති. එහෙන් මෛතිය විශ්වයේ ඇති භාවාත්මක ශක්තියක් ලෙස, දිවාමෙය පුභවයේ අවශා අංගයක් ලෙස, ඒ නිසා ම අප ද ඇතුළත් වූ ඒ පුහවයේ සියලු කොටස්වල ගුණයක් ලෙස, සියලු ම මිනිස් නරක කම්වලව ඇති රාජකීය පුතිකාරයක් ලෙස, තව ම නිල වශයෙන් පිළිගෙන නැත. ඊට හේතුව මතෝවිදහඥයන්ගේ ඒ වචනය භාවිතයට ඇති ලජ්ජාව විය හැකි ය. ඔනෝවිදහාඥයන්ගේ මේ කුලෑටි කමට හේතුව අපව තේරුම් ගත හැකි ය. "සේවය" යන චවනය කෙලෙසී ඇති තරමට එය ද කෙලෙසී යනු ඇත. සේවය යන වචනය නියම අරුතක් නැති ව බොරු උසස් බවක් ඇඟවීමටත් වෙළඳ ලාභ ලැබීමටත් වංකව යෙදී ඇති හෙයින් කෙලෙසී තිබේ. එසේ යෙදෙන්නට ගියහොත් මෛතුිය යන වචනයට ද එබඳු ධ්වනිතාර්ථයක් එකතු වනු ඇත.

ලිංගික සකස්වීමේ හා මනෝවිගුාහක පුතිකාරයේ දෘෂ්ටියෙන් වැදගත් වූ තවත් නිදසුනෙක් ඇත. එය එක ම වෘත්තියෙහි යෙදුණු අඹුසැමියන් දෙදෙනකු පිළිබඳව ය. කියැවීම ලබා ගත්තා අවස්ථාව වන විට මේ දෙදෙනා ම අවුරුදු දෙකෙක දුව මනෝ ව්ශාහක පුතිකාර ලබමින් සිටියහ. සැමියා පැහැදිලි අන්තර්නතයෙකි. බිරිය තෙවරක් ස්නායු භංගත්වයෙන් <sup>2</sup> ඉත්පළ වූවා ය. අවසන් රෝගයෙන් සුවයක් නො ලැබෙනැයි දිනන ලදී. කියැවීම ලබන විට ඇගේ වයස පනස් එකෙකි. සැම්යාගේ වයස පනස් හතරෙකි. ඔවුන්ගේ එක ම දරුවා බාල කාලයේ දී ම මිය ගොස් සිටීයේ ය.

දෙදෙනා අතර වූ විවාහ නොගැළපීම විශාල ය. ඔවුනට පිළියම කරමින් සිටි මනෝවිගුාහකයා කේසිගේ කාර්යය ගැන අසා ඔවුන් දෙදෙනා ගැන ම කියැවීමක් ඉල්ලා ලිපියක් ලීවේය. ඔහු ඉල්ලා සිටියේ මානසික ආධනාත්මික් විශුහයක් මිස ජීවිත කියැවීමක් නො වේ. මේ නිසා භාර්යාව පිළිබඳ කියැවීමේ දී දක්නට ලැබුණු එක් අතිශයින් අර්ථවත් වූ සුළු විස්තරයක් හැරුණු විට එකකුගේ වත් අතිත ජීවිත නොරතුරු අපට ලැබී නැත.

භාර්යාවගේ කියැවීමේ දී අසන ලද "මේ තැනැත්ති සාමානා අයට වඩා වැඩියෙන් ජීවිතය බරපතල ලෙස ශත්තේ ඇයි ද?" යන පුශ්නයට "වෙනත් ආත්මභාවවල දී එය වඩා බරපතල ලෙස ගත් නිසා ය" යන පිළිතුර ලැබිණි. ඊළඟ පුශ්නය "මේ තැනැත්තියගේ හිනමාන සංකීර්ණය" ඇති වූයේ කෙසේද?" යනු ය. උත්තර මෙසේ ය: "මිනිසුන් කෙරෙහි වූ බයෙන් හා අරුවියෙන් ය. ඔබට බුහ්මවර්යා ශික්ෂා පද සමාදන් වී ආරක්ෂා කොට නැවත එක් වරට ම අනෙක් අතට හැරි පහසුවෙන් තෘප්තිමත් කළ නො හැකි කෙනකුගේ ආශා තෘප්තිමත් කළ නො හැකි ය."

භාර්යාවට සතුටුදායක ලිංගික සකස්වීමක් ඇති කර ගත නො හැකි වූයේ මන්ද යන්න පිළිබඳ ව අපට මෙහි ඉතා

<sup>1.</sup> ඇතුළට නැමුණු තැනැත්තෙත්

Nervous Breakown.

<sup>3.</sup> Mental - spiritual

Inferiority Complex

වැදගත් වූ සලකුණක් ඇත. පූජව ජීවිතයෙක දී ඇය තවුසියක වී සිටියා වන්නට හොඳට ම ඉඩ නිබේ. දිගු කලක තිස්සේ පුතිපත්ති හේතුවෙන් ලිංගික ස්වභාවය සිතා මතා සංවර කර ගෙන සිට් කෙනකුට විවාහ වූ අවස්ථාවෙක දී පවා ලිංගික පුකාශනයෙන් එක් වර ම ස්වාභාවික වීම දුෂ්කර වන බව තේරුම් ගත හැකි ය. එක් ජීවිත කාලයක් තුළ දී මෙය සිදුවීම මනෝවිදහන්මක වශයෙන් ඇදහිය හැකි ය. ඒවිත කාල දෙකක් තුළ දී ද එය එසේ ම ඇදහිය හැකි ය.

නිරසික හැම ගැහැනියක් ම පූර්ව ජීවිතයෙක මුහ්මචාරීව සිටියා යයි නිගමනය කිරීම අන්තගාමී වීමක් බව පැහැදිලි ය. ගැහැනුන් තුළ වූ නි්රසිකත්වයට ඉන්දිය ගත වූ හා අනින්දිය ගත වූද කර්ම විපාකමය වූ හා එසේ නො වූ ද නොයෙක් හේතු ඇති බව නිසැක ය. එහෙත් ඇතැම් අවස්ථාවල ගැහැනියකගේ පුනිකියා රහිත වීමේ හේතුව මෙබඳු කරුණක් විය හැකි ය.

මේ නිදසුනෙහි සැමියාගේ ස්නායු වහකුලත්වයේ විවරණයක් ලෙස මනෝවිගුාහකයා ඔඩි[පස් සංකීර්ණය' ගැන සිතා තුබු බව සැලකුව මනා ය. කියැවීම පැහැදිලි වචනවලින් එය එසේ නො වන බව ඔහුට කියා තිබේ.

- පුං "මතෝව්ගුහාත්මක වශයෙන් කියන හොත් මේ පුද්ගලයාගේ භාවික තත්ත්වයේ ආයුෂ කොපමණද?"
- උ: "මාස දෙකෙක් පමණි.
- පුං "මේ පුද්ගලයාගේ මානසික තත්ත්වයෙහි ඔඩිf**පස්** සංකීර්ණයෙක් තිබේ ද ?"
- උ: "දනව දී ඇති දේ කියවන්න. ඔබ සොයන්නේ භෞතික විවරණය පමණි."

Ocdipus complex පියා කෙරෙහි වූ ද්වේෂයෙන් ද පිට කෙරෙහි වූ තෘෂ්ණාවෙන් ද මුසු වූ නැඟීමෙකි.

පු මේ පුද්ගලයාට විවාහයෙන් සැපතක් නොලැබීමට හේතු මොනවා ද ?"

් "ඔහු සොයන්නේ නමාගේ තාප්තිමත් වීම පමණි."

මෙසේ මූලික දුෂ්කරතාව වී ඇත්තේ ආත්මාර්ථ කාමිත්වයයි. සත්තෙකින් ම කේසි කියැවීම්වල ඇති විවාහ නො ගැළපීම පිළිබඳ සියලු දුෘඛිත සිද්ධිවල මූලික දුෂ්කරතාව වී ඇත්තේ ආසන්න වූ හෝ දුරස්ථ වූ හෝ ආත්මාර්ථකාමය බව පැහැදීලි ය. මෙය හැඟවීම් අතින් ඉතා වැදගත් වූ කරුණෙකි. ආත්මාර්ථකාමය යන වචනය නවීන මනසට අතිසරල වූ වචනයක් ලෙස පෙනෙනු සහතික ය. ආත්මාර්ථකාමය යන වචනයට විදහගාරපරික්ෂිත වූ විදහනුකූල තත්ත්වයක් ලැබෙන තාක් "සෙවුස් සංකීර්ණය" නැතහොත් SSQ (Self - Satisfaction Quantum = ආත්ම තෘප්ති පුමාණය) යනු බදු පුකාශයක් තතා ගන්නට සිදු වේ.

කෙසේ හෝ කියැවීම, මෙතරම් සරල වූ හැම දෙනාට ම තේරෙන (සමහර විට හැම නැත් දී ම අදාළ වන නිසා විය හැකිය.) වචනයක් යොදා නිබීම උද්යෝහයට හේතුවෙකි. "ආත්මාර්ථකාමය මූලික සාපයයි." යනු කේසි කියැවීම්වල නිතර එන කියමතෙකි. මේ සරල කියමනෙක පවත් ගෙන මතෝවිදහන්මක පාරිභාෂික ශබ්ද හා විස්තර නමැති කඳු කපා ගෙන කෙනකුට ඉතා පැහැදිලි මනුපෑ සාරධර්ම පද්ධතියකුත් ඉතා පැහැදිලි චිකික්සක දර්ශනයකුත් ඇති ව පිට විය හැකි ය.

"මෛතියට අත් පත් කර ගැනීමෙක් අනවශා ය. එය හුදු මානසික ගුණයෙකැ" යි එක් කේසි කියැවීමෙක් ආජ්තෝපදේශ ස්වරූපයෙන් කියයි.

<sup>1.</sup> Love does not possess! Love is.

සාමානපයෙන් විචාහය ඇරඹෙන්නේ අත් පත් කුර ගැනීමක් ලෙසින් වූ මෛතීයේ මිරිගුවෙනි. විචාහයේ සැප දුක් හා කම්කටොළු පවතින්නේ හුදු මානසික ගුණයක් ලෙසින් වූ මෛතීයේ ස්වභාවය අපට ඉගැන්වීමට ය.

" සබ්බ දානං ධම්ම දානං ජිනාති "

සියලුම දානයන් අතරින් ධර්ම දානය උතුම්ම දානයයි.

කරුණාකර හැකිතරම් මෙම පිටපත බෙදාහරින්න.



#### ම්ථාවාරය හා දික්කසාදය

ඒක භාර්යා සේවනය සාමානා රීතිය වී ඇති හැම රටෙකම මිථනාචාරය, බොහෝ දුරට පැතිරී ඇති, විවාහ ජීවිත පුග්නයක් වී තිබේ. එය බනුල වීමට ඇති මූලික හේතුව ජීව විද්‍යාත්මක වූවක් බව පෙනේ. පහන එන නිර්නාමික පදායෙන් එය මැනැවින් කැටී කොට ඇත.

Higamus, pigamus,

Men are polygamous;

Hogamus, pogamous,

Women monogamous,

(=මිනිස්සු බහු භාර්යා සේවීහු ය, ස්තුීහු ඒක පුරුෂ සේවීහුය.)

ජීවවිදපාත්මක සාධකවලට අතිරේක ව විවාහයට පත් අයගේ මිථපාචාරයට හේතු වන මතෝවීදපාත්මක වූ ද සාමාජික වූ ද තවත් හේතු තිබේ. පුනර්ජන්මවාදය පිළිගත හොත් මීථපාචාරයට කර්ම විපාකමය හේතූන් තිබේ දයි පරීක්ෂා කර බැලීම සිත් ගන්නා සුලු කරුණෙක් වෙයි, කේසි ලිපි ගොනුවල කර්මය පුධාන හේතුව වූ කැපී පෙනෙන නිදසුන් තුතෙසු ඇත.

පුථමය දරුවන් දෙදෙනකු සිටි මවක පිළිබඳ නිදසුනෙකි. ඇතේ සැමියා අවුරුදු අවක් පමණ කාලයක් තිස්සේ අනා ස්තියක සමග පේම සම්බන්ධයක් ඇති කර ගෙන සිටියේ ය. භාර්යාව මේ බව දන සිටියේ ඒ කාලයේ අවසාන අවුරුදු දෙක තුළ ය. ඕ තමාට මේ දුක් සහගත අද්දකීම් විදින්නට වූයේ කවර හෙයින් දයි විචාළා ය. ලැබුණු උත්තරය මෙයයි. "මීව පුථම ජන්මයේ දී ඔබේ ම තිබුණු මීරපාචාරය නිසා ය."

දෙවැන්න පූර්ව ජන්මයෙක පුංග රජ මාලිගයේ සිටි ලජ්ජා රහිත ලෙස මිථහාචාරයෙහි යෙදුණු ස්තුියක පිළිබඳ කථාවෙකි. ඇට දන් තම සැමියා සම්බන්ධයෙන් මුහුණ සාන්නට සිදු වී ඇත්තේ ද එබඳු ම තත්ත්වයකට ය. ඔහු ඇගේ පූර්ව ජන්මයෙහි. සිටි පුධාන සොර සැමියා ය.

තෙවැනි සිද්ධියට සමබන්ධ ස්තියගේ සැමියා විචාපත් මුල් අවුරුද්දේ දී ම අධික මදාපානයට ඇබබැහි වී එකකට පසුව එකක් වශයෙන් ජුම් සම්බන්ධනා තීපයක් ඇති කර ගත්තේ ය. අවස්ථා කීපයෙක දී ම ඔහු කොතරම් දුරට ගියා ද සහහොත් තවත් ස්තියක ගෙදරට ම ගෙනාවේ ය. මේ මුළු කාලය තුළ ම නම සැම්යාට භක්තිමත් ව සිටි ඕ අනා ස්තීන් සමග ඔහු නොසිට් අවස්ථාවල දී ඔහු සමග එකට ජීවත් වූවා ය. අෑට ලැබුණු දායාදය නම් සමාජ රෝගය වැළැඳීමයි. කියැවීමෙන් මේ ස්තියගේ ශෝචනිය තත්ත්වයේ කර්ම හේතුව මීට පෙර ආත්මයට දමා ඇත. ඒ ජන්මයේ දී ඕ කොමොඩෝර් පෙරී යටතේ සේවය කළ සේලරුවකුගේ හා ජපන් තරුණියකගේ අවජාත දුව ය. සමහර විට ඇට තමා සමාජයෙන් ඉවත ලන ලද්දියක ලෙස වැටැහුණේ තම අවජාතකය නිසා විය හැකි ය. මේ නිසා තුරුණු වියට පත් ඔ මුළුමනින් ම කාමසුබල්ලිකානු

මධ්ගයට කැප වුවා යි. මෙසේ ඕ නමා සමග ආශුයට පත් බොහෝ මිනිසුනට වසංගත ආකරයෙක් වූවා ය. "එහි පුතිඵල වර්නමානයේ දින් ලැබෙන තරමට එහි බලපෑම ඉතා දිගට විහිදෙන්නෙක් විය" යනු කියැවීමයි.

කොට්න් කියනොත් මෙබඳු නිදසුන්වලින් ඇතැම විට සහකාරයාගේ මිටයාචාරය සිදු වන්නේ කර්ම හේතුවල පුතිඵල වශයෙන් බව පෙනේ. මේ නිදසුන් පදනම් කර ගෙන හැම මීටහචාර සිද්ධියක් ම සිදු වන්නේ කර්ම හේතුවෙන් යයි නිගමනය කළ නොහැකි බව සතයෙ. මෙරීට ජෝන්ගේ හක්තියක් නැතිකම ඈ පුරාතන රෝමයේ දී ක්ලෞඩ්වුස්ට හක්තියක් නැතු ව සිටීමේ එලයක් වශයෙන් ඈ ඊට සුදුසු නිසා විය හැකි ය. අනෙක් අතට ඇගේ වර්තමානයේ අඩුපාඩුකම් ද, සැමියාගේ සල්ලාලකම්වලට හේතු වන්නට පුළුවන. මිටහාචාරය වර්තමාන පෙළැඹීමකට ඇති වූ වර්තමාන පුනිකියාවකට වැඩි දෙයක් නො වන්නට ද ඉඩ තිබේ. එවිට මෙය හනික විපාක දුත් කර්මයක් වෙයි. අතිතය පිළිබද අභිඥා ඥානයෙක් නැති කල එකකුගේ මිට්යාචාරයක් නවත් එකකුගේ කර්ම විපාකයෙක් දයි නිශ්වය කිරීමට ඇති මිනුම් දණ්ඩ නම් පුමාණවත් වූ වර්තමාන පෙළැඹීමෙන් ඇද්ද නැද්දයි සොයා බැලීම විය හැකිය.

යමකු අතිනයෙහි අනායෙනට තදින් හක්ති රහිතව සිටියා තම් කර්ම නියාමයට අනුව අනායෙන් ඔහුට හක්ති රහිත වීම යුක්ති සහගත ය. පක්පොතිත්වය හා සැලකිලිමත් වීම චරිතයේ කොටසක් වන්නේ ද එසේ වූ විට ය. කියැවීම්වලින් දික්කසාදයට වීරුද්ධ ව නිතර උපදෙස් දෙන්නේ මේ අධ්‍යාපනික අවශාතාව නිසා ය. දුෂ්කර විවාහයෙකින් ආධ්‍යාත්මික පාඩමක් ඉගෙන ගත්තට තිබේ නම් කවදා හෝ ඊට මුහුණ දීමට ආධ්‍යාත්මික කෝතියක් ලබා ගත යුතු නිසා එයින් පැන දිවීමෙන් අර්ථ සිද්ධියක් ඉටු නොවේ. කෙසේ හෝ කියැවීම්වලින් මොන ම අන්දමෙකින් වත් දික්කසාද වීම තහනම් කරන්නේ නැත. නිදසුන් රාශියෙක දී ම එය අනුමත කොට ඇත. එබදු කියාවෙක හරි වැරැද්ද නිශ්චය කිරීමට ඇති මිනුම ද්විසුකාර වන බව පෙනේ. දරුවන් පිළිබඳ යුතුකම් හා ඔවුනොවුනට ඇති යුතුකම් යනුවෙනි. දික්කසාද වීමට පැහැදිලි ලෙස ම උපදෙස් දී ඇත්තේ දරුවන් නැති අවස්ථාවල දී ය. නැතහොත් දරුවන් ඇති නම් දික්කසාදයෙන් ඔවුනට අර්ථ සිද්ධියක් වන අවස්ථාවල දී යා නැතහොත් විවාහය පිළිබඳ කර්ම විපාක පාඩම් ඉගෙන ගෙන ඇති අවස්ථාවල දීයා ඒත් නැතහොත් හවුල්කාරයන්ගෙන් එකකු අනිකාත් පහතට ඇද ගෙන යන තරමට නරක ලෙසින් තත්ත්වයට මුහුණ දී ඇති අවස්ථාවල දී ය.

හොඳ ම නිදසුන නිව ජෙර්සියේ හතළිස් නව හැවිරිදි ස්තුියක පිළිබඳ සිද්ධියයි. ඇයට දරුවෝ නො සිටියහ. ඇගේ විවාහ ජීවිතය නො ගැළපෙන්නෙක් විය. ඇයට ඇගේ සැමියා අත්හැර ගුරුවරියක වශයෙන් ඇගේ තුබු විශේෂ ශක්ති දියුණු කර ගත්නට කියා ඇත. පහත එත්නේ ඒ කියැවීමයි:

"ඔව්, මේ ආත්මය වීචාහ වූ එක හොඳයි. මෙලොව සිටින කොනකුගේ ස්වාභාවික ජීවිතය එයයි. පුද්ගලයකු මෙලොව ඉපැදී ඇති කාර්යයට බාධා වන සම්බන්ධයක් ඇති බව පැහැදිලි නම්, එසේ ම එය සකස් කර ගත නො හැකි නම්, ඒ සම්බන්ධය අත්හැරීම වඩා සුදුසු ය.

ඔබ මෙලොව උපන්නේ යම් කාර්යයක් සඳහා නම් ඒ කාර්යය සම්පූර්ණ කරන්නට තදින් සිතේ නබා ගන්න. ඔබ පටන් ගත්තේ පමා චේලා ය. එහෙත් කව ම ඔබට බාලිකා අධපාපනයේ කටයුතු මහත් රාශියක් කළ හැකි ව තිබේ......\*

තම සැමියාට වඩා අවුරුදු විස්සෙකින් වැඩි මහලු ස්හියක පිළිබඳ සිද්ධිය මීට හාත්පසින් ම වෙනස් වූ නිදසුනෙකි. අඹු**සැ**මි දෙදෙනා අතර තද නො ගැළපීමෙක් විය, සැමියා තදින් බිවේය. අඹුවට හා ඇගේ පුතාට බණින ඔහුගේ හැසිරීමේ කිසි ම ඉර්කානුකූලකමෙක් නැත. මේ තත්ත්වය පිළිබඳ කර්ම එල ඉවරණයක් කර නැත. එහෙත් දින්කසාද වීමට උපදෙස් නො දෙන ලදී. කියැවීම මෙසේ යා

"ඔබ අතර බලාපොරොත්තු කඩවීම් හා මනභේද ඇති වී තිබේ. පසු බසින්නට එපා, ඔබේ ආකල්පය ආලයෙන් යුක්ත උපේක්ෂාවක් කර ගන්න. නින්දා අපහාස ගණනකට ගන්න එපා. සත්තෙකින් ම ඔබ වපුළ අන්දමින් පලා නෙළා ගන්නට සිදු වී ඇති බව මතක නබා ගන්න. ඔහු සමග ඔබේන් ඔබ සමග ඔහුගේන් ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳ මෙය සතන බව මතක තබා ගන්න. මොනවා වුණන් යම් ලෙසකින් ඔහු ඔබට කියා කරනවාට සතුටු නම් ඔබත් ඔහුට එසේ කියා කරන්න."

මෙ නිදසුනෙහි දී කිසියම් කර්ම විපාක පාඩමක් උගන්නට ඇති බව නැති නම් කිසියම් කර්ම විපාක යුතු කමක් ඉටු කරන්නට ඇති බව පිළිගත හැකි ය.

එක් එක් සිද්ධියේ හොද තරක පිළිබඳ වන් අතිත ජීවිත පිළිබඳවත් අභිඥා ඥාතයක් තැනි කල්හි විවාහ බන්ධනයන්ගෙන් සුක්ති සහගත ව ඉවත් විය හැකි අවස්ථාව නිශ්චය කර ගැනීම අෂ්කර බව පිළිගත යුතු ය. විවාහය බිඳ ලිය නො හැකි බන්ධනයක් ය යන කතෝලික මතයට පක්ෂ ව එක් පුබල ත්රිකයෙක් තිබේ. එසේ තමාගේ නිදහසට සුළු කරුණක් ඇති කල්හි, මුළා වූ මිනිසුන් විවාහ බන්ධනයෙන් නිදහස් වීමට පෙළඹෙන අතර කතෝලික මතයෙන් ඔවුන් ඒ බන්ධනයට තදින් බැඳ තබනවා ය යන්න ය.

කේසි කියැවීම්වල දික්කසාදය අනුමත කිරීම ඉතා සුලබය. ඒ තිසා දික්කසාදය සම්පූර්ණයෙන් ම තහනම කිරීමට ඒවායින් අනුමතයක් නො ලැබෙතැයි කිව හැකි ය. එහෙන් දික්කසාද විය යුතු ද නැද්දයි විනිශ්චය කර ගැනීම සඳහා අපට දී ඇති මිනුම් දඬු නම් ඉතා ඉහළ ය. එමෙන් ම ඒවා දාර්ශනික වශයෙන්ද යහපත් පදනම් මත පිහිටා ඇත. ඒ මිනුම් දඬු කොතරම් දුරට හොඳ ද යනහොත් ඒවායේ ඵලය දික්කසාද වැඩි කිරීමට නොව අඩු කිරීමට හේතු වන බව නිසැක ය.

පුනර්ජන්ම වාදයට අනුව විවාහය බොහෝ දෙනකුත් සිතන තරමේ ශුද්ධ වූ සංවිධානයෙක් නොවේ. විවාහය බිද ලිය නො හැක්කෙකැයි සමාජය සිතනවා නම් හොඳයි. එසේ නො සිතනවා නම් ඒත් හොඳයි. ඒ කොයි කුමයෙකින් වත් ලෝක නියාමය බිදෙන්නේ නැත. මිනිසකුට එක් ජන්මයෙක දී කිසියම් යුතුකමක් ඉටු කර ගන්නට බැරි වුණා නම් ඔහුව අනිවාර්යයෙන් ම අනෙක් ජන්මයෙක දී එය ඉටු කරන්නට සිදු වේ. මිනිසා විසින් තනා ගනු ලබන බාහිර ආකෘති ඔහු ජින්රම් නම් කිවාවට පනවා ගන්නා නීති තරමට ම හිතුවක්කාර ද නො වැදගත් ද වෙයි. අන්තිමට කවර කුිඩාවකට වුවත් සාදා ගන්නේ කවර නීති ද යන්න එතරම් වැදගත් නො වේ. කවර හෙයින් ද ? කුීඩාවෙහි ඊට ම අයත් වරිනාකම ඇත්තේ ඒ හැම ආකෘතියෙකින් හා සම්මතයෙකින් ම පුකාශ වන දක්ෂ භාවයෙහි හා අවංක භාවයෙහි වරිනාකම නිසා ය.

අනෙක් අතට විවාහය බොහෝ දෙනකුන් සිතනවාට වඩා බරපතල ය. අවුරුද්දක් පාසා ම දහස් ගණන් මිනිසුන් විසින් නො සලකා හරිනු ලබන යුතුකම් නිකම් ම අර්ථ රහිත සමාජ සම්මත නො වේ. සමාජයේ සහයෝගී ස්වහාවය තුළ ඒ යුතුකම්වලට කිසියම බන්ධන ශක්තියෙක් තිබේ. අප එක් එක්කෙනා ඒ සමාජයේ එක් ජීව සෛලයෙකි. සමබර බව ඇති කරන ලෝක නියාමයෙක් හැම කල්හි කුියාත්මක ව පවතී. අප පුකට කරන ආත්මාර්ථකාමය කුමක් වුවත් එය දිය කර හැරීමට විවාහය තරම හොඳ කෝවෙක් නැත. ඒ නිසා අප අපගේ මන

ආත්මයේ ඉපැදීම සඳහා කුඩා ආත්මය පරීක්ෂණයකට පාතු ව ඇති බව අවබෝධ කොට ගෙන පරිතපාග චේතනාවෙකින් යුක්ත ව විවාහයේ දුෂ්කරතා හා පුාර්ථනා බිදීයෑම පිළිගන්නට උගත යුතු ය.

අපේ විවාහ සහකාරයා හෝ සහකාරීය අප වෙත ආවේ ඇදියැමේ පැරණි බැඳීම නිසා යයි දන ගෙන, අතිශයින් නිරස හත්ජවවලට පවා අපට මහ පෙන්නුවේ අහඹුවක් නොව අපගේ උත්තර ආත්මයේ අර්ථකාරී වේතනාව යයි සිතා ගෙන, නො හැළැපීම තුළ සිටීමින් ම පරෝපකාරී වීමෙන් අභිවෘද්ධියට ඉඩ සලසා ගත හැකි බව අදහා ගෙන, දික්කසාදය අප සතු දෙයෙක නැති වීම යයි අවබෝධ කර ගනිමු. අනෙක් අතට කිසි ම සංවිධානයෙකින් මනුෂපයන් අභිතකර දහඳ හමන විකාන සම්බන්ධතාවලට වහලුන් නො කළ යුතු බව තේරුම් ගෙන, සකස් කළ නො හැකි ආත්මාර්ථකාමී ඌරන් ඉදිරියෙහි පරාර්ථකාමී ආලය නමැති මුතු ඇටය වීසි නො කළ යුතු බව වරහා ගෙන, දික්කසාද වීම අනෙක් ඕනෑ ම නිතානුකූල කොන්තුන්තුවක් අවලංගු කිරීම තරමට ම යහපත් වූ බුද්ධිමත් වූ ද ශිස්ව වූ ද කියා මාර්ගයක් බව අවබෝධ කර ගත යුතු ය.

නැවත අප මධ්‍යම ප්‍රතිපදාවට, සමතාවට, ස්වර්ණමය මධ්‍ය මාර්ගයට පැමිණෙමු. මේ ගුණ ධර්ම ආධ්‍යාත්මික පූර්ණතාව සොයන පුද්ගලයන් විසින් පමණක් සෙවිය යුතු ඒවා නොවේ. ඒවා පුද්ගලයනට ආත්ම ප්‍රකාශනය සඳහා උපකාර වන මාර්ග තැනීමට යන්න දරන සමාජය විසින් ද සෙවිය යුතු ගුණ ධර්ම ය.

# 17

### මාපියෝ සහ දරුවෝ

ශිත වර්ෂ බොහෝ ගණනාවක් තිස්සේ පවුල බොහෝ රාජායනට සමාන ව පැවැති තිබේ. සාමානායෙන් එහි රජා පියා ය. ඇතැම් සිස්ථාචාරයන්හි වේ ද ප්‍රධාන වී තිබේ. කෙසේ හෝ සම්පූර්ණ අධිපති බව මව හෝ පියා සතු වූ රාජායක් බෑ පවුල් තව ම පවතී. සතා වශයෙන් ම ඒවා බහුල ය. භෞතිකවාදී දෘෂ්ටියෙන් දරුවන් මාපියන්ගේ දේපොළ ලෙස සැලකිය හැකි බව සතාය. ඔවුන් ඇති කරන ලද්දේ මවගේ පරිනභාගයෙන් හා ශුමයෙනි. ඔවුන් නඩන්තු වන්නේ පියාගේ ශුමයෙන් හා පරිතභාගයෙනි. කායික වශයෙන් මාපියෝ වැඩියෙන් ශක්තිමත්යෑ වැඩිහිටි ය. දරුවන්ට වඩා පුබල වූ මාපියන් විසින් දරුවන් පාලනය කිරීම ඔවුන්ගේ අයිතිවාසිකමෙකි.

එහෙත් ආධාාත්මික සතායට අනුව නම් මාපියන්ගේ දරුවන්ට වැඩි පරම වූ උසස් බවෙක් නැත. සියලු ජීව සත්ත්වයෝ මහා ආධානත්මික සමාජයෙක සමාන සාමාජිකයෝ ය. ආධානත්මික වශයෙන් දරුවන් මා පියනට අයත් නැත. මාපියන් දරුවන් නිපදවන්නේ ද නැත. මාපියන් කරන්නේ දරුවන් මතු කිරීම පමණි. මාපියන්ගේ සිරුරු ඇතුළත සිදු වන නො <sub>වෙනෙ</sub>න කිුයා මාර්ගයක් නිසා ඔව්හු මොහොතකට එකට එක් <sub>වෙති.</sub> එහි දී ඇති වන එබඳු ම තො පෙනෙන කිුයා මාර්ගයෙකින් <sub>ශරිරයෙක්</sub> සකස් වීම හා උපත සිදු වේ.

මේ ශරීරය අප සේ ම ආධානත්මික වූ වෙනත් සත්ත්වයකුගේ නිවාස ස්ථානය වෙයි. කාලයක් ඒ සත්ත්වයා කථා නැති ව අසරණව සිටී. අපට හැඟී යන වගකීමත් ඔහු කෙරෙහි අප දක්වන සැලැකිල්ලත් වටිනා අද්දකීම් ය. ඒවා පරිතනාගයට හා මෛතියට හේතු වේ. එයින් ඉතා ගැඹුරු මෘදුතාවෙක් හා ආදරයෙක් ඇති වේ. මෙය කිසියම් ස්වරූපයෙක අයිති කර ගැනීමක් බවට ද යටත් කර ගැනීමක් බවට ද දියුණු නො වන තෙක් තිබිය යුත්තෙක් ම ය.

බාලීල් ගිබුාන් මේ කරුණු "අනාගත වක්තාවෙහි" මෙසේ හොඳින් කියා ඇතෑ

"ඔබේ දරුවෝ ඔබේ දරුවෝ නො වෙති.

ඔව්හු ජීවිතාශාවේ ම දූ පුත්තු ය.

ඔව්හු ඔබේ මාර්ගයෙන් එනවා මිස ඔබෙන් නො එහි.

ඔවුන් ඔබ සමඟ සිටියාව ඔබව අයිති නැත.

ඔබ ඔබේ දරුවන් නමැති ජීවත් වන ඊ පිට වන දුනුය.

දුනුවායාගේ අතෙහි දී ඔබේ නැමීම² පුීතිය සඳහා වේවා!

එසේ කියන්නේ උත්වහන්සේ නික්ම යන ඊයට මෙන් ම

නතර ව තිබෙන දුන්නට ද ආලය කරන නිසා ය."

දෙමාපියන් විසින් තම දරුවත් කෙරෙනි, ඔවුන් යටපත් කරන සෙයසමානයක් හෝ ඊර්ෂාාවෙන් යුක්ක නීනමානයක් හෝ ඇති කර නො ගත යුතු ය. ඔවුන් විසින් තම බාරයේ

<sup>1.</sup> The Prophet

<sup>2.</sup> මෙහි දී නැමීම යයි ගත යුත්තේ ඊ පිට චීමට හේතු වන කිුයාවයි.

සිටින දරුවන් කෙරෙහි ඇති කර ගත යුතු යෝග්‍ය ආකල්පය වන පවිතු මෛතිය පිළිබඳ සමතාව ඇති කර ගත හැක්කේ සියලු මනුෂායන් හෙවන් සියලු ආත්මයන් මවන ලද්දේ සමානවය යන පුධාන ආධ්‍යාත්මික සතාපය පිළිගැනීමෙන් පමණි කේසී කියැවීම්වලට පිය වී ඇති වචනයක් භාවිත කරන හොත් මාපියවරු ජීවිතය ගලා යන "ඇළ පාරවල් ය." ආත්මවලට සිරුරු ඇතිව ඉපැදීමට ඉඩ කඩ සැලැසෙන්නේ මාපියන්ගේ මාර්ගයෙනි. ඒ නිසා මිනිසුනට විවෘහ සම්බන්ධතාවට ඇතුළු වීමට අනුශාසනා කරන්නේ තමන් කරන්නට යන දේ පිළිබඳ ශුද්ධත්වයේ සංඥාවෙකින් යුතුව ය. මෙහි දී ගෙන ඇති දෘෂ්ථිය පැහැදිලි ලෙස ම ලිංගික ය. ඒ කියන්නේ කේසිගේ මතය, හුදු ලිංගික කියාව දිවුමෙය වූ ශුද්ධ දෙයෙක් ය යන හින්දු මතය හා සම වන බව ය.

අභාගයකට මෙන් පැරණි නාලයේ කිස්තියානි ධර්මය ලිංගික කියාව අවශානයෙන් ම පාප සහගත වූ මානසික රෝගයෙක් යයි සලකා තිබේ. උත්පත්ති - කථාවේ එන සංකේතයක් ගෝවනීය ලෙසින් වරදවා තේරුම කිරීමෙන් මුළු මනුෂා වර්ගයා ම ආදම්ගේ හා ඊචාගේ "මූල පාපයෙන් පැවැතෙතැයි සලකනු ලැබේ. වීවාහෝත්සවයයෙන් ලිංගික සම්බන්ධතා නීතනනුකූල කෙරෙනත් දරුවන් පාපයෙහි ම උපදිතැයි සලකා තිබේ. දෙවීයන් වහන්සේ විසින් දෙන ලද මනුෂාs ශරීරයේ ස්වාභාවික කාර්යයන් පිළිබඳ විකෘති මත නිසා ඉතා ඈතට යන මානසික පුතිඵල ඇති වේ. ඒ නිසා හැඟීම යටපත් කිරීම් ද අපරාධ සංඥා ද ඉතා යට බැසගත්, බරපතල වූ, ශක්ති නාශක වූ, ගැටීම් ද ඇති වේ. කෙසේ හෝ ගත යුතු වූ අනෙක් මාර්ගය නිදහස් ආලය නැතහොත් සංවර රහිත ව ලිංගිකාශාව පුතාශයට පත් කිරීම නො වේ. කළ යුත්තේ ලිංගයේ ජනක ශක්තිය දිවාමය වර පුසාදයෙකැයි පූර්ණාවබෝධයක් ලබා ගැනීම ස. "පවිතු ශරීරයකට ආලය කිරීම ආත්මයෙක

ලෞකික ජීවිතයේ දී ඇති වන ඉතාමත් ශුද්ධ වූ අද්දකිම ය" යි එක් කියැවීමෙක් කියයි.

බොහෝ කියැවීම්වල දී අවධාරණය කෙරෙන මේ මතය ස්තුයක විසින් දරුවන් ලබා ගත හැකි දුයි අසන අවස්ථාවල දී විශේෂයෙන් දක්නට ලැබේ. එබඳු අවස්ථාවල දී බොහෝ විට ඉල්ලා ඇත්තේ කායික කියැවීමෙකි. ස්තුයට දන ගැනීමට අවගත වූයේ දරු උපනක් සදහා කවර සකස් වීමෙක් අවගත ද යනු ය. දීර්ස විස්තර සහිත කායික උපදෙස් දී තිබේ. පුසුනිය පහසු කිරීම සදහා ගර්හණී කාලය මුළුල්ලේ ම අස්ථි විකිත්සනය! නියම කිරීම හැරුණු විට කිසි ම අස්වාභාවික දෙයෙක් කියැවීම්වල දක්නට නො ලැබෙයි. නියම කරන ලද ආහාර, අභනය හා පුද්ගල සැලකිල්ල ඔනෑ ම සමර්ථ වෛදාවරයකු විසින් නියම කරන සාමානය ස්වභාවයේ ඒවා ය. එහෙත් සාමානය වෛදාවරයකුට නැති වැඩි වාසියෙක් කේසිට තිබිණි. ඔහුට එක් එක් ශරීරයේ විශේෂ අවශාතා පිළිබඳ අභිඥා ඥානයෙක් විය.

කෙසේ හෝ කිසැවීම්වලින් මානසික හා ආධාාත්මික සකස්වීම කෙරෙහි තබන ලද අවධාරණය මීටත් වැඩි තරම් ය. එසේ කරන ලද්දේ මාපියන්ගේ ආකල්පය සමාන මනස් ඇති ආත්මයන්ගේ ඇද ගැනීමට හේතු වන නිසා ය.

මනසේ හා ආත්මයේ සකස් වීම ජනක ස්වභාවයෙන් යුක්ත බවත් හුදු ශාරීරික සකස් වීමට වැඩියෙන් නැති නම් ඒ තරමට වත් අවශා බවත් තේරුම් ගත යුතු ය.

නමාව තවමත් දරුවකු බලාපොරොත්තු විය හැකි දයි ඇසූ තිස් හය හැවිරිදි ස්තියකට කේසි මෙසේ කීවේ ය.

වචනයේ අදහස ඇට වෙදකම යනු ය. අප රට ඇති ගස් වෙදකම මිට බොහෝ දුරට සමාන ය. ඇව ඇඳීම නියම නැනට ගැනීම ආදිය මීට අයත් ය.

්කායික වශයෙන් ද මානසික වශයෙන් ද ආධානත්මක වශයෙන් ද ඔබ වඩා යෝගත ඇළ පාරක් බවට පත් කර ගන්න. මිනිසුන් වැඩියෙන් හිතන්නේ පිළිසිද ගැන්ම හුදු කායික සිද්ධියක් ලෙස ය.

හන්නා ් තමා සකස් කර ගත් සැටි ගැනත් මේරි ගැනත් සිහි කරන්න. වාර්තා ගත බොහෝ නිදසුන් ඇත. කිසි ම තොරතුරක් දූත ගන්නට නැති නිදසුන් ද බොහෝ ය. එහෙත් ඒ හැම තැනෙක දී ම දීර්ඝ වූ සකස් වීමෙක් තිබී ඇත."

තවත් කියැවීමෙක් මෙසේ යඃ

"මැවුම්කාරයාණන් වහන්සේ විසින් මනුෂායාව සංවාසයේ මාර්ගයෙන් තමන් වහන්සේගේ හුරු බුහුට් කෘතිය දක ගැනීමට අවස්ථාවක් සලසා දී තිබේ. මේ අවස්ථාව සලසා ගැනීමේ දී ඔබත් ඔබගේ සහකාරයාත් ඇති කර ගන්නා මූ ආකල්පය ගැන විමසිලිමත් වන්න. එසේ කියන්නේ උපත ලබන ආත්මයාගේ තත්ත්වය එක්තරා පුමාණයකට මාපියන්ගේ ආකල්පය මත රැඳි ඇති හෙයිනි."

දරු - මාපිය - සම්බන්ධතාව, මොන ම කුමයෙකින් වත් අහඹු සම්බන්ධතාවක් ලෙස නො සැලකිය හැකි බව ද මේ කියැවීම වලින් පැහැදිලි වෙයි. හැම විට ම වාගේ මාපියන්ගෙන් කෙනකු සමග දරුවාගේ පූර්ව ජීවිත සම්බන්ධතා තිබී ඇත. එබඳු පූර්ව ජීවිත සම්බන්ධතාවක් නො පැවැති නිදසුත් ස්වල්පයෙහි දී පවුල් තත්ත්වය දරුවාගේ මානසික අවශාභාවලට පරිසරයෙක් වී තිබේ. ඇතැම් දරුවනට මාපියන්ගෙන් එකකු සමග පමණක් පූර්ව කර්ම සම්බන්ධතාවක් තුබූ බව පෙනේ. එබඳු නිදසුන්වල දී දරුවා හා පළමු වරට සම්බන්ධ තැනැත්තා අතර පැහැදිලි උපේක්ෂකත්වයෙක් දක්නට ලැබෙයි. මාපියන්

<sup>1.</sup> Hannah

. හා දරුවන් අතර තිබිය හැකි සම්බන්ධතා පැහැදිලි කිරීමට <sub>ඉතා</sub> හොඳ නිදසුන් කීපයෙක් පහත දක්නට ලැබේ.

බෙහෙවින් ඔවුනොවුනට ආදරය කළ මවක් හා පුතෙක් පෙර ද එසේ වී සිටියහ. එබඳු ම ආසන්න සම්බන්ධතාවක් පැවැති පියෙක් හා පුතෙක් පූර්ව ජන්මයෙක දී සහෝදරයෝ වූහ. එකට ජීවත් වීම දුෂ්කර වූ මවක හා දුවක අතර කිසි ම පූර්ව සම්බන්ධයෙක් නො තිබුණේ ය. එක් මවක් හා දුවක් ඔවුනොවුනට බෙහෙවින් උපේක්ෂක වූයේ පූර්වයේ දී බරපතළ නො ගැළපීමෙකින් යුත් සහෝදරියන් වී සිටි නිසා ය. ("එකල ඔබ දබර කළහ. එය තව ම සකස් කර ගෙන නැත.") එක් පියෙක් හා දුවක් පූර්වයෙහි අඹු සැමියෝ ය. ඔවුනොවුන් අතර හද විරුද්ධතාවක් පැවැති මවක් හා දුවක් පූර්ව ජන්මයෙක දී එකම ස්ථානය සඳහාත් එක ම සැමියා සඳහාත් තරග කළ අය වූහ. මව යටත් කර ගැනීමට එක් පුතකු යත්න දුරුවේ පූර්ව ජන්මයෙක දී ඇ ඔහුගේ දුව වී සිටි නිසා ය.

දරුවකු මාවියන් වෙත ඇදී යෑමේ දී විවිධ මූල ධර්ම කියාත්මක වන බව මේ නිදසුන්වලින් පැහැදීලි වෙයි. කෙසේ හෝ දසු ලෙස මෙහෙයවනු ලබන රූකඩ නැටුමෙක නූල් අපට නො පෙතෙන්නා සේ මේ මූල ධර්මයන් බොහෝ දුරට අපෙන් සැගවී ඇත. කේසිගේ පිළිතුරුවලින් බොහෝ දේ යෝජනා කෙරෙන නමුදු හරියට ම කුමානුකූල වූ නියාමයක් සාදා ගැනීමට තරම් ඒ තොරතුරු, විස්තරවලින් යුක්න නොවේ.

සමානයන් සමානයනට ඇදෙන තරමට ම පෙර විරුද්ධකාරයන් හා විරුද්ධ මානසික ගති ඇත්තන් ද විවිධ කර්ම හේතු නිසා බොහෝ විට එකට ඇදෙන බව පෙනේ. කියැවීම ලබා ගන්නා විට පස් හැවිරිදි එක් දරුවකු පිළිබඳ සිද්ධිය වෙනස් වූ මානසික ගතිගුණ ඇත්තන් පිළිබඳ සැලැකිය යුතු නිදසුනෙකි. ඔහු තමාව වැරැදී තිබෙන විටත් තම වරද පිළිගැනීමට අකැමැති උපේසනක ආත්මාර්ථකාමියකු ලෙස හඳුන්වා ඇත. අපෞද්ගලිකත්ව ය නිසා ද හුදු බුද්ධි ගෝචර සාර ධර්මවලට කැපවීම නිසා ද ඔහුගේ ආකල්පය අවශායෙන්ම පරිසනක විදහාඥයකුගේ ආකල්පයයි. පූර්ව ජන්මයේදී ඔහු වාෂ්ෂ බලය පිළිබඳ කටයුතු වලට කැප වී සිටියේ ය. ඊට පූර්වයෙන් ඔහු කෙළේ වෙඩි බෙහෙත් වැනි රසායනික දුවා අතපත ගැමය. ඉන් පෙර ඔහු යාන්තු විදහවෙහි' නියැලියෙකි. ඊටත් පෙර අත්ලන්තිසයේ සිටි විදුලි ඉන්ජිනේරුවෙකි.

ආත්මභාව සතරක් ම නුදු විදහාවට කැප වී සිටීමෙන් ස්පුැංගර් අදහස් කළ 'සාර ධර්මයන්ගේ' නො නැසී පැවැතීම පිළිබඳ පැහැදිලි නිදසුනෙත් අපට ඉහත සඳහන් කළ පුද්ගලයාගෙන් ලැබේ. මොහු විදහාපුය වර්ගයට අයත් බව හොඳට ම පැහැදිලි ය. එහෙත් ඔහු මෛතුය, සෞත්දර්යය හා ජීවිතයේ සමගි ගුණදම කැප කොට විදහ සාරඩර්ම පැත්තව වැඩියෙන් බර වී ඇත. ඒ සාරධර්මවල ද වීදාා සාරධර්මවල තරම් ම අගයෙක් ඇත. ඉහත සඳහන් කළ පුද්ගලයා අනසෙන් කෙරෙහි දක්වන ආකල්පය අරතියෙකි. නිරස උපේඎවෙකි. ඔහුට මේ ජීවිතයේ දී විදුලි හා ඉංජිනේරු ශිල්පයවත් ගණිත ශාස්තුයටත් සම්බන්ධ වන ඕනෑ ම දෙයක් පිළිබඳ උසස් ම සාර්ථකත්වයක් ලැබෙනු ඇතැයි වැඩි දුරටත් කියා තිබේ. ඔහු පිළිබඳ කී කරුණු හැම අතෙකින් ම සතුෂ බව ඔප්පු වී තිබේ. ඔහු අද සාර්ථක විදුලි ඉංජිනේරුවෙකි. ඔහුගේ චරිත ලකණ ඔහුගේ ම පසු බිමට අනුව අනුමාන කළ හැකි ඒවා ය. එහෙත් ඔහුගේ පවුල් පරිසරය නිසා සුළු සුළු වෙනස්කම ඇති වී තිබෙන බව පෙනේ.

සමානයනට සමානයන් ඇදෙනවා නම් කාට වුවක් සිතෙන්නේ ඔහු වීදපාවට බර වූ පරිසරයෙක ඉපැදිය යුතු ය

<sup>1.</sup> Mechanics

කියා ය. ඔහුගේ පියා ඉන්ජිනේරුවකුත් මව ගණිත ගුරුවරියකත් විය යුතු තේද ? එහෙත් ඔහු උපන්තේ කියාවට නැගීමට දුෂ්කර වූ අදහස් ඇති විඥානවාදීන්ගේ පවුලෙක ය. පැහැදිලි ලෙස ම ඔහුගේ පියා අයත් වන්නේ සාමාජික හා ආගමික සාරධර්ම ගරු කරන වර්ගයට ය. මව අන්තර්නත නමුදු ඕ ද ඇගේ උදෙන්ගවත් සැමියාගේ සමාජ සේවා කටයුතුවලට ඇද ගන්නා ලද්දී ය. ළමයාගේ වැඩිමහල් සහෝදරයා ද විඥානවාදියෙකි. ඔහුගේ පුධාන ජීවිත කාර්යය වූයේ පරෝපකාරයයි.

නිශ්චය කර ගත හැකි තරමින් නම, මේ ළමයා මේ පවුලේ ඉපැදීම වචනයේ නියම් අර්ථයෙන් කර්ම විපාකයෙකැයි කිව නො හැකි ය. ඒ එක්ක ම වරද හරි ගැස්සීමේ නියාමයක් ද මෙහි දී කියාත්මක වූ බව පෙනේ. මොහුගේ අභිතකර වූ පමණ ඉක්ම වූ අංශයක් නිවැරැදී කළ යුතු ව තිබිණි. ආත්මය නම ආකල්පයේ අඩුපාඩුකම් දන ගෙන මානව දයාවට බර සාරධර්මයන් ඇතුළත් කර ගන්නා ලෙසින්, තම ආකල්පය පළල් කිරීමට ඉවහල් වන පරිසරයක් තෝරා ගත්තා සේ පෙනේ.

අනායනට උපකාර කිරීම ජීවිතයේ පුධාන කාර්යය කර ගත් මනුෂායන් සමග නිතා සම්බන්ධයකට මේ දරුවා තල්ලු කර දමා ඇත. ඇති සැටිය පිළිබඳ ව මුළුමනින් ම යොමු වූ ඔහුගේ හැඟීමෙන් පවුලේ අනෙක් අය ද සංවර වූහ. අනෙක් අතට ඔවුන්ගේ ආකල්පය ඔහුගේ සාරධර්මවලින් පිටස්තර තවත් සාරධර්ම ඇති බව ඔහු දිනපතා මතක් කර දුන්නේ ය. මේ අද්දකීමෙන් ඔහුගේ ජීවිතයේ පුධාන සාරධර්මයෙහි හෙවත් හුදු විදහාව පසු පස යැමෙහි සම්පූර්ණ වෙනසක් ඇති නොවූ නමුදු එය ඔහුගේ වරිතය කෙරෙහි එක්තරා පුමාණයකට බලපා තිබේ. එයින් ඔහුගේ ආත්මාර්ථකාම් ගතිය අඩු වී සමාජ පුයතාව වැඩි වී තිබේ. මෙසේ අඩු ගණනේ අර්ධයෙකින් වත් ඔහුගේ මාපියන් තෝරා ගැනීමේ පුනිකාරක අර්ථය ඉටු වන බව පෙනේ.

උපදින සත්ත්වයාට මාපියන් මත්රා ගැනීම සම්බන්ධයෙන් එක්තරා පුමාණයක නිදහසක් ඇත්තේ ය. යන්තු කේසි තොරතුරු වලින් බොහෝ දුරට ඔප්පු වෙයි.<sup>†</sup> අඩුවෙ<sub>න්</sub> දියුණු වූ ආත්මවලට තෝරා ගැනීමේ ශක්තිය අඩු බව පෙන්වීමෙ සාක්කි තිබේ. එහෙන් සාමානාශයන් හත් කල මාපියන් තෝරු ගැනීම ආත්මයේ වරපුසාදයක් බව පෙනේ. නූපන් ආත්ම<sub>යක්</sub> සිතා මතා ම මුඩුක්කු පරිසරයක්, දුපිත මාපියන්, විකලාංග ඇති ශරීරයක් නැතුහොත් කවර හෝ අනා අහිතකර පරිසරයක් තෝරා ගත යුත්තේ කවර හෙයින් දයි තේරුම ගැනීම දුෂ්කර ය. බැලූ බැල්මව එබඳු තෝරා ගැනීමකට සිත නො නැමෙහිදු පෙනී යයි. එහෙත් වඩා ගැඹුරට විගුහ කළ චීට එහි නියම මානසික පරස්පර විරෝධයක් නැති බව පෙනේ.

මේ තත්වය, තමත් ඕනෑවට වැඩියෙන් මහත් වන බව හදිසියේ ම තේරුම් ගන්නා වූ මිනිසකුගේ තන්ත්වයට සමානය. ඔහුගේ රකුණ සමාගමෙන් කරනු ලබන ඇතැම සීමා කිරීම හෝ කාන්තාවක විසින් පුතික්පේප කිරීමක් හෝ පෙර ඇදි ඇඳුම් ඇඳීමට අමාරු වීම හෝ නිසා ඔහුට එක්වර ම තමාගේ මහත ගැන හැඟීමක් ඇති වෙයි. හේ බර අඩු කර ගැනීමට උපදෙස් දෙන සුදුසු මධ්යස්ථානයක් තෝරා ගෙන හමුවීම වේලාවක් නියම කොට ගෙන එහි ලියා පදිංචි වී බර අඩු කරන පිළියම් මාර්ගයක් අනුගමනය කරයි. හය මාසයකට පසුව තේ කෙටී වූ බඳ පටියෙකින් යුතුව වඩා සුඛිත හෘදය කියාකාරීත්වයක් ඇති ව තම අර්ථය ඉටු කර ගෙන පිට වෙයි. බොහෝ දුරව මෙබඳු ම දෙයක් කිරීමට හැකි තත්ත්වයෙකින් ආත්මයන් පවතින බව පෙතේ. හිතා මතා අපුිය තත්ත්වයක් පිළිගැනීමට හින්දු කිරීම මිනිසුන් නො කරන දෙයෙක් නොවේ. මනුෂා*යෝ* බොහෝ විට බලාපොරොත්තුවක් ඉටු කර ගැනීමට උපායක් වශයෙන් අපුසන්න සේ පෙනෙන දෙයක් තෝරා ගනිති.

l. මෙය තරමක් දුරට බුදු සම්මයන් ද අනුමත වන මහයෙකි.

පුදුමයකට මෙන් ළදරු මරණ සම්බන්ධයෙන් මේ තෝරා ගැනීමේ නිදහසෙහි කිසියම් සම්බන්ධයක් තිබෙන බව පෙනේ. කිසැවීම්වලට අනුව මාපියන් තෝරා ගැනීම නිසා ආක්මයට මෙලොව ලබා ගන්නට සිදුවන තන්න්වය පිළිබඳ සාමානය කුමයෙක පුර්ව ඥානයක් උත්පන්තියේ දී තිබේ. එසේ වුවත් නුෂ්‍ය වේනනාව ස්විතන්නු නිසා සියලු අනාගත සිද්ධි දක ගත නො හැකි ය. මේ නිසා මාපියන් තෝරා ගෙන ඉපදුණාට පසුව, ආත්මයට කම මාපියන් උත්පන්තියට පෙර පොරොන්දු වත්නා සේ පෙනුණු කරුණුවලට අනුව ජීවත් නො වන බව දන ගන්නට ලැබෙනු ඇත. එවිට වෙනස් වූ පරිසරය නිසා ඉපැදීමේ අර්ථය බිදී ගිය බව දන ආත්මය පසු බසී.

මේ කුරුණට අදාළ, තරුණ ස්තියක පිළිබඳ සිද්ධියෙක් අත. පූර්ව ජන්මයේ දී ඈ බාල වියෙහි දී මිය ගිය බව කියා තිබේ. ඈ ඒ මාපියන් ළඟ ඉපැදුණේ පුඩාන වශයෙන් ම මවට තුබූ ඇල්මක් නිසා ය. කෙසේ හෝ උපතින් වැඩිකල් යන්නට පෙර පියා බොන්නටත් නො සැලැකිලිමත් වන්නටත් බණින්නටත් පටන් ගත්තේ ය. බලාපොරොන්තු සුන්කර ගත් ළදරිය ජීවත් නො වන්නට තීරණය කර ගත්තා ය. බාල කාලයේ නිතර වැළැඳෙන රෝගයෙකින් වික දිනක් පෙළුණු ඕ ආ තැනට පෙරළා ගියා ය.

මෙබඳු පසු බැසීම සුලබ සිදුවීම බව කියැවීම්වලින් පැහැදිලි ව දක්වේ. මෙය විශ්වාස කළ හැකි නම් අඩු ගණනේ සමහර නිදසුන්වල දී ළදරුවන්ගේ මරණ සිත් නො ගන්නා පුරම අංකය බැලීමෙන් පසු ව බුද්ධිමත් පේක්ෂකයකු වීසීන් රගහල හැර යෑමට සමාන කළ හැකි ය. ඉහත සඳහන් නිදසුනේ දී මෙන් ඇතැම් නිදසුන්වල දී එයින් හෙළි වන්නේ උපදින ආත්මයාගේ වැරැදි විනිශ්චයයි.

ඇතැම් අවස්ථාවල දී ඉතා බාල දරුවකුගේ මරණය,

මාපියත් විසිත් අවශාෂයෙන් ලැබිය යුතු දුක් සහගත අද්දකීමෙකැයි විවරණය කළ හැකි ය. පරිතනගශීලී ගතියෙකින් දරුවා සුළු කාලයකට මෙලොවට ආවේ මාපියන් විසින් වි<mark>ඳි</mark>ග යුතු වූ ඖෂධයක් වැනි දුක් වේදනාව ඔවුනට ලබා දීම සඳහා විය හැකි ය. පසුගිය ශත වර්ෂයට අයත් අපුසිද්ධ නවකථාවෙක තේමාව වශයෙන් යොදා ඇත්තේ මේ වර්ගයේ <mark>ආත්ම</mark> පරිතෂාගයෙකි. මේ කථාවට අනුව එක් දුරියකට භෞතිකවාදී වූ මානාධික පියෙක් සිටීයි. හේ තම වස්තුව ගැනත් දරුවන්ගේ ලස්සන ගැනත් ආඩම්බර වෙයි. පියාව ආදරය ඇති තමුත් ඔහුගේ සාරධර්ම ආධාාත්මික කරන්නට දුරියට කළ හැකි කිසිවෙක් නොවීය. අනතුරෙකින් මිය යන ම් නොබෝ කලෙ**කින්** කොර දරියක ලෙසින් ඒ මාපියන් කරා ම එයි. ඈ සිතා මතා ම මේ ශරීරය හා අද්දකීම ලැබුවේ පියා කෙරෙහි වූ මෛතිය නිසා ය. ඔහුගේ ආත්ම පාරිතුද්ධිය ඇති කරන චෙතනාවක් ඔහුට ඇති කිරීමට ඇයට උවමනා විය. මෙය පුබන්ධයක් බව සතාපය. එහෙත් මෙයින් අභිවෘද්ධිය සඳහා දුකක් විදිය සුතු පුද්ගලයන් දෙදෙනකුට තෙවැන්නකු විසින් මෛතියෙන් අධපාපනික සේවයක් කිරීමට සිතා ගත් විට සිදු විය හැකි ලදයෙක් අගවනු ලැබේ. ඇතැම් විට එබ<u>ඳු</u> දේ සිදු වන <mark>බව</mark> කේසි කියැවීම්වලින් දක්වෙයි.

කේසි කියැවීම්වල කීප වතාවක් ම පැහැදිලි ලෙස ම කියා ඇති තවත් සිතා ගන්නා කරුණෙක් නම් ගැබ ගැනීමත් ආත්මයේ ඇතුළු වීමත් එකට ම සිදු නොවන බවයි. ගර්භණී මවුවරුනට තමාගේ සිතුවීලි ගැන පරෙස්සම් වන්නට මේ කියැවීම්වලින් නිතර කියනු ලැබේ. එසේ කියා ඇත්තේ එක්තරා පුමාණයකට ඒ සිතුවිලිවලින් පිළිසිඳ ගන්නා ආත්ම වර්ගය නිශ්චිත වන නිසා ය. පහත එන උද්ධෘතයෙන් ඒ මතය පැහැදිලි වෙයි.

- ළ "ඉදිරියට එන මාසවල දී මා කොයි විදියේ මානසික ආකල්පයක් ඇති කර ගත යුතු ද ?"
- ී "එය රැදි ඇත්තේ ඔබ බලාපොරොත්තු වන දරුවාගේ වර්ගය මත ය. ඔබ සංගීතය ප්‍රිය කලාකාමී දරුවකු කැමැති වනවා නම් සංගීතය හා චීතු කලාව ගැනත් සෞන්දර්ය ගැනත් සිතන්න. ඔබ ඔහු වැඩියෙන් යාන්තික චනචාට කැමැති ද? එසේ නම් යාන්තු විදහාව ගැන සිනමින් එබඳු දේ අතපත ගාන්න. මෙහි ප්‍රතිඵල නැතැයි නොසිතන්න. හැම මවක විසින් ම දන යුතු යමෙක් එහි ඇත. ගර්හණිය කාලයෙහි ඇති වන මානසික ආකල්පය ගැබට ඇතුළු වන ආත්මයෙහි ස්වභාවයට බෙහෙවින් සම්බන්ධය." '

තවද උපතට විකකට පෙරන් විකකට පසුවත් උපතේ දීත් ආත්මය ශරීරයට ඇතුළු වීමට සමත් ඔව කේසි කියැම්ම්වලින් පෙනී යයි. ළදරුවාගේ උපන සිදු වී පැය විසිහතරක් පමණ කාලයක් යන තුරු ශරීරයට ආත්මය ඇතුළු නොවී හිබිය හැකිය. ඇතැම අවස්ථාවල අවසාන මොහොතේ දී පවා ඇතුළු වන්නට හිබෙන ආත්මය වෙනස් වේ. බැලූ බැල්මට ශරීරයට පණ දෙන ආත්මයෙකින් නොර ව ශරීරයට පැවැතිය හැකිය යන මතය මූලික පුනර්ජන්මවාදී මතය සමග ගැටෙන බව පෙනී යනු ඇත. එසේ වුවත් අවශා නො ගැළපීමෙක් එහි නැත. පරම විඥානවාදීන් 1 විසින් ශරීරයට ආත්මයේ 'චාහනය' යි කියනු ලැබේ. වාහනය යන වචනයෙන් යෝජනා කෙරෙන උපමාවක් ගතිමු. රියැදුරකු නැති නමුත් සැර වැටී 1 දුවන මෝටරයෙකින් සිතු අංග සම්පූර්ණ වූ මෝටෝරිය කඳෙක් තිබිය හැකි ය. එමෙන් ම ශරීරය ද අංග සම්පූර්ණ වී කියාත්මක ඉන්දිය

<sup>1.</sup> ගබන පරිතාර දීමේ සිරින මේ නිසා විය හැකි ය.

<sup>2.</sup> Theosophists

<sup>3.</sup> මෙහි දී සැරවැටීම සිදු වූයේ නිෂ්පාදකයන් නිසා යයි සිතීමට සිදු වේ.

පද්ධතියෙකින් යුතුව, එයට පණ දෙන පදිංචි කාරයාගෙන් තොර ව පැවැතිය හැකි ය.

සාදෘශයයෙන් තර්ක කිරීම හැම විට ම වලංගු වූ හෝ නීරණාත්මක වූ හෝ නියා මාර්ගයෙක් නොවේ. මෙබඳු පුකාශන කේසි කියැවීම්වල නිතර නිතර එනු දක්නට ලැබෙන නිසාත් විදහනුකූල නිශ්චිතත්වයෙකින් යුතු ව ජීවිතයේ නො පැහැදිලි නියා මාර්ග විවරණය කළ හැකි තරමට පුමාණවත් වූ ඥානයක් අපට නැති නිසාත් අපට මේ අන්දමට සාදෘශයෙ වහල් කොට කල්පනා කිරීමට සිදු වී තිබේ. කිසියම් කෙනෙක් වරක් කේසිගෙන් මේ අනිවාර්ය පුශ්නය විචාළහ. "ආත්මය ඇතුණ මන නාක් භෞතික ශරීරයේ ජීවිතය රැඳී තිබෙන්නේ කිමෙකින්ද?" ලැබී ඇති උත්තරය නො පැහැදිලි යයි නොව ගුඪ යයි කිව යුතු ය. "ජීවයෙනි, දුවයෙය් ජීවයේ පුහවය දෙවියන් වහන්සේ ය."

මේ කරුණ ගැනත් තවන් බොහෝ කරුණු ගැනත් තවන් අභිඥා පරීකෂණ කළ යුතුව තිබේ. බාල කාලය ගැනත් දරු මාපිය සම්බන්ධතා හා උපත ගැනත් ලැබී ඇති කේසී තොරතුරුවලින් ඇති වන මන අනුගමනය කරමින් එබඳු පරීකෂණ හාවිතයට ගත් විට අපට අලුත් සුපුජනක විදහවකුත්' කුමාර මනෝවිදහවකුත් ජාති සංවර්ධනයකුත් ඇති කර ගත හැකි ය. උත්පත්තිය පෙනෙන තරමට අහමු සිද්ධියෙක් නොවේ. බාල කාලයත් ජීවිතයේ ම කොටසෙකි. අනෙක් බොහෝ තැන්වල දී මෙන් මෙහි දින් පරීකෂණ ක්ෂේතුය පළල් කරන නිසා කේසී කියැවීම සින් අලවනසුලු වෙයි.

Science of eugenics හොද දරුවන් උපදවා ගැනීම පිළිබඳ විදහාවයි.

## 18

### කර්ම විපාක වශයෙන් ඇති වන පවුල් අවුල්

අධ්‍ය ප්‍රතික අත්‍ය අත්

එබඳු මාපියනට පුනර්ජන්මවාදයෙන් මහත් ධෛර්යයක් හා සංරකෂණයෙක් ද සැපයෙයි. පළමු කොට ම මේ මූල ධර්මයෙන් ඕනෑ ම විකෘතියක් කර්ම හේතුවෙන් විය හැකි බව පැහැදිලි වෙයි. උපතේ දී සිදු වූ තුවාලවීම් සමහරෙක් කර්ම හේතුවෙන් නොවූ බව කියන නිදසුන් කීපයෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල තිබේ. (මේ කරුණු පිළිබඳ නව දුර විමසීමෙක් කර්මය පිළිබඳ පරිවිජේදයෙහි දක්නට ලැබේ.) එහෙත් සාමානායෙන් ගත් කල ජන්ම විකෘතිවලින් දක්වෙන්නේ අතීත ජීවිතවල කරන ලද පාප කර්මයෙකි. දෙවැනි ව මාපියන් හා විපතට පත් දරුවා අතර වූ සම්බන්ධතා, හැම විට ම වාශේ කර්ම විපාකයෙක් බව පෙනී යයි. තද මෝඩකමින් ද බැරිකමින්ද මොළයේ වතුර තිබීමෙන් ද තවත් නොයෙක් හෝවනීය රෝගවලින් ද පෙළෙන දරුවන් පිළිබඳ ව කරන ලද කැපවීම වල දී මේ කියමන නිතර නිතර හමු වේ. "දරු මාපිය යන දෙපසසෙයටම මෙය කර්ම විපාකයෙකි."

මේ වර්ගයේ කර්ම විපාක පිළිබඳ ඉතා හොඳ නිදසුනෙක් දොළොස් හැව්රිදි සුදෙව් දරිසක පිළිබද සිද්ධියෙහි දක්නව ලැබේ. ඉතා කුඩා අවදියේ සිට, හි අපස්මාරයෙන් පෙළුණාය. වැළැඳෙන අවස්ථාවේ දී කරදරයක් පමණක් නොව මෙයින් ඉතා බරපනළ චරිත භානියෙක් ද ඇති විය. කියැවීමට අනුව දරිය, මව හා පියා යන තුන් දෙනාගෙන් යුතු මේ පවුල ඇමෙරිකාවේ විප්ලව කාලයේ දී ද මෙසේ එකතුව සිටිසේ ය. ජනපද වාසීනට නොව එංගලන්තයට පක්ෂපාත වීම ආර්ථික වශයෙන් වැඩියෙන් ලාභ බව, දෙමාපියෝ තේරුම් ගත්හ. එහෙයින් ඔව්නු කිරීටයට පුයෝජනවත් වන තොරතුරු රැස් කරන්නට පටන් ගත්හ. රූමත් දියණිය දක්ෂ සාහසික තැනැත්තියක් වූවා ය. එක්ව තුබු ඒ දඎතා, මාපියන්ගේ කාර්යයට බොහෝ පුයෝජනවත් විය. මාපියෝ ඈ සංවර කරනු වෙනුවට ඇගේ සහජ දක්ෂතා දේශපාලන කටයුතුවලට පුයෝජනවත් වන සේ මිනිසුන් පෙළැඹවීමට යෙදීම සඳහා ඇ නමා ගත්හ.

මේ සිත් ගන්නාසුලු නෘතායේ අන්තයේ කිමෙක් වී දේයී කියැවීම්වලින් හෙළි නො කෙරෙන නමුදු වර්තමාන ජීවීතයේ දි ඇති වූ එකි පුතිඵල නම් දක්වනු ලැබේ. එයින් අපට දෙවියන් වහන්සේගේ මෝල් අඹරන්නේ සෙමින් නමුත් හොඳට ම කුඩු වන්නට අඹරන බව සිතන්නට සිදු වේ. ළදරිය පිළිබඳව ජීවිත තියැවීම මෙබඳු ය.

"මේ තැනැත්තියගේ මාපියනට ඈ පිළිබඳව ලැබී ඇති ඉඩ පුස්තාව ද ඇයට ඔවුන්ගෙන් ඉටු විය යුතු යුතුකම් ද සොයා ගැනීමට ඔවුන්ගේ ජීවිත කියැවීම්වලින් ලබා ගත් අතීත තොරතුරු සසඳා බැලිය යුතු ය.

මේ තැනැත්තියගේ වර්තමාන දුෂ්කරතා දක්නා හැම දෙනා ම හැම ආත්මයකට ම එය ම හමුවන බව තේරුම් ගන යුතු ය. දෙවියන් වහන්සේ රැවැට් නැත. හැම ආත්මයකට ම තමා විසින් වපුළ දෙය නෙළා ගන්නට සිදු වේ.

අතීතයේ දී කරන ලද තමා උසස් කිරීම හා පිනවීම දන් මහා දුෘඛ විපාකයක් විදින්නා වූ කෙනකුගේ ශාරිරික තත්ත්වයෙකින් එළියට එයි....."

දන් මේ ලෝකයට මේ ආත්මයේ ඇතුළු වීම පිළිබඳව වග කිව යුතු අය ම එකල ඇයට සුදුසු ආත්ම දමනයක් ඇති කර ගැනීමට නොහැකි වීම පිළිබඳව බොහෝ දුරට වගකිව යුතු වූහ. සත්තෙකින් ම ඔවහු වැඩි ආර්ථික පුයෝජන සඳහා ඈ යොදා ගත්හ. එහි පුතිඵල වශයෙන් දන් ඒ අය විසිනුත් විඳිය යුතු වීපාක රාශියක් පැමිණ තිබේ."

කොටින් කියතොත් දුව දුන් ඇගේ කායික ආබාධයෙන් පූර්වයෙහි වග විභාගයක් නැති ව කරන ලද අධික කාමසේවනයෙහි විපාක විදී. ඇගේ පූර්ව අසංවරයට වග කිව යුතු මාපියනට දුන් ඇය රැක බලා ගන්නට වීම යුක්ති සහගතුමය.

නිව්යෝක් නගරයෙහි අන්ධව උපත් ළදුරියක පිළිබඳ

තවත් සිත් ගන්නා නිදසුනෙක් ඇත. ඡයාරූපවලට අනුව නිශ්චය කරහහොත් ඕ පියකරු ය. අෑට අල්පමාතු පෙනීමෙක් තිබිණි. එහෙත් වස්තූන්ගේ හැඩය වෙන් කොට හඳුනා ගත නොහැකි විය. ඇගේ මව ඉල්ලා සිටියේ කායික කියැවීමෙකි. දරිය පිළිබඳ ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගෙන නැති නිසා ඇගේ ආබාධයේ කර්ම හේතුව අපට දන ගත නොහැකි ය. කෙසේ හෝ මව තමා පිළිබඳ ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගන්නා ය. දරියට ඇගෙන් ඉටු විය යුතු යුතුකමේ යුක්තිය මෙහි දී පහදා දී තිබේ.

අතිත ජන්මයේ දී මව ගුරුවරියක ව සිටි බව පෙනේ. කියැවීම මෙසේ ය; "මේ තැනැත්තිය මවකට කරදරයක් ඇති වූ අවස්ථාවෙකින් පුයෝජන ගත්තා ය. මෝ බොහෝ මිනිසුන්ගේ හදවත් හා සිත් තුළ උසස් තැනකට නැග සිටියා ය. මිනිසුන් දකින්නේ බාහිර පෙනුම පමණයි. දෙවියන් වහන්සේ හදවත් දකින සේක, මේ වර්තමාන විපහෙහි දී ඔබටත් ඔබේ සැමියාටත් තමාගේ ම ආත්ම හමු වී තිබේ. එසේ වූයේ වරක් නුඹලා දෙවියන් වහන්සේ ගේ නියමයට ඉහළින් ආත්මාර්ථය තබා ගත් නිසායි,"

මේ නාටා ස්වරූප කුමන්නුණයේ නියම ස්වභාවය කිමෙක් දයි අනුමාන කරනවාට වැඩි දෙයෙක් අපට කළ නොහැකි ය. මීට පියාත් පටලැවී සිටී බව පෙනේ. නිග්වය වශයෙන් අපට දක්නට ලැබෙන්නේ ශුරුවරිය මවකගේ හිතේ සැනසුම කැප කොට ඇය නමාගේ ආත්මාර්ථය සඳහා යොදාගත් බව ය. මෙහි පැහැදිලි දෛව පුවාහ දෙකක් ඇති බව පෙනේ. අයුතු පුයෝජනයට යොදා ගනු ලැබූ ස්තියට ද අන්ධ වීමෙන් විදිය යුතු කර්මයක් තිබෙන්නට ඇත. එය කෙරෙන්නට ඇත්තේ පූර්ව ආත්මයෙක දී විය යුතු ය. එහි විපාක විදීමට වර්නමාන ජීවිතය නෝරා ගෙන ඇත. ඉපැදීමේ මාර්ගය වශයෙන් වර්තමාන මව තෝරා ගන්නා ලද්දේ මවගේ ම කර්මයට විපාක විදීමට ඉඩ සලසා දීමට ය.

තුන් වන නිදසුන තද මෝඩකමක් පිළිබඳ එකෙකි. මෙහි දී ද ලැබී ඇත්තේ තොරතුරු ස්වල්පයෙකි. එහෙත් වර්තමානයෙහි අඩුපාඩුකම් සහිත දරුවකු මේ මව වෙත ඇදී ඊමේ කර්ම හේතුව පලස්තීනයේ වූ පූර්ව ජන්මයෙක දී මව විසින් පීඩිතයනට කවටකම් කිරීම බව පෙනේ.

නවත් නිදසුනෙක් දියහිස<sup>1</sup> නමින් හැඳින්වෙන දුර්ලභ රෝගය ඇතිව අඩු වයසින් උපන් දරියක පිළිබඳව ය. ඇගේ උපතිත් ස්වල්ප දිනකට පසු ව මව කලුරිය කළාය. තරුණ වැන්දඹු පියා දරිය කතෝලික ගෙයෙක නතර කෙළේ ය. දරියට සතර හැවිරිදි වූ කල හේ ඈ ගැන කායික කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියේ ය. ඔහු ලියා ඇත්තේ මෙසේ යෑ

"බුද්ධීමත් වූ මේ දරියට හැම දෙයක් ම තේරෙයි. මිනිසුන්ගේ නම් දන්නා වූ ඇට තරමක් හොඳට සාකච්ඡාවක් කර ගෙන යන හැකි ය. ඇගේ ඔළුවේ බර නිසා ඇට ඇවිද්ද නොහැකිය. ඇගේ හිස පරෙස්සමින් දරා සිටිය යුතුව ඇත."

දුරිය ගැන ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගෙන නැති නිසා ඇගේ ආබාධයේ කර්ම හේතුවේ ස්වභාවය ගැන යමක් කියා නැත. එසේ වුවත් තමා ගැන ජීවිත කියැවීමක් ලබා ගත් පියා දූරියට ඔහුගේ තුබූ පූර්ව සම්බන්ධය ගැන ඇසුවේ ය. පැහැදිලි කෙට් පිළිතුර මෙසේ යෑ "මීට පෙර අද්දකීමේ දී ඔබට උපකාර කළ හැකි ව තිබුණා. එහෙත් ඔබ එය කෙළේ නැත. දන් උදවු කළොත් හොදා" අභාගායකට මෙන් ඔහුගේ චාරිනු පාපයේ 2 ස්වභාවය දක ගැනීමට තරම් කියැවීමේ තොරතුරු නැත. ඩියර්බෝර්න් වරායෙහි වෙළෙන්දකු ව සිටි හේ "මානසික" වශයෙන් හා ආර්ථික වශයෙන් ද දියුණු විය. ආධානත්මක

<sup>1.</sup> Water head

චාරිතු පාපය නම් කළ යුතු දෙය පතා කිරීමේ පාපයයි.

මානසික දියුණුව වශයෙන් වුද්ධියේ දියුණුව පත හැකි ය. ආධ්‍යාත්මක පිරිහීම නම සද්ගුණවලින් පිරිහීම ය.

වශයෙන් පිරිහුණේ ය." අප ඔහුගේ අන්තිම ජීවිතය ගැන දන්නේ මෙපමණ ය.

මේ කරුණ සම්බන්ධයෙන් එක් අනුමානයෙක් බලගතුව නැගි සිටී. එනම් මිනිස් දුකට උපේසුක වීම නිසා, දෛවය ඒ දුක ගෙනවුත් අපගේ ම දොරකඩ තබන්නේ ය යනු ය. මිනිසකු අතිකකුට ක්රූර කිුයාවක් කිරීමට තරම නපුරු නොවී සිටිනු ඇත. එහෙත් හේ දුන්තේ <sup>1</sup> විසින් අපායට කැප කරනු ලබන පුද්ගලයන් මෙන් චාරිනු වශයෙන් නරක නො වන්නා සේ ම වාරිතු වශයෙන් හොඳ ද නොවේ. අනායන් දුක් විදිනා කල්හි උපේඎක වීම, අනාගත ශාරීරික විකෘති ඇති වීමට තරම පුබල පාපයක් නො වන්නට පුළුවන, එහෙත් ඔහු කෙසේ හෝ අනුකම්පක විය යුතු ය. කෙසේ හෝ ඔහු මිහිපිට ඇති දුංඛිතයන් උදෙසා වෙහෙසීමට උගත යුතු ය. ඔහු කාරුණිකයකු කිරීම සඳහා ඔහුට ම ආඛාධය ඇති වීම සුදුසු නැති නිසා ඔහු පීඩිත දරුවකුගේ පියකු වීමට වඩා හොඳ උපාය මාර්ගයක් තිබේ ද ? නම දරුවන්ගේ ම අසරණ අදසෘ භාවය දකීමේ මාර්ගයෙන් ඔහුට පීඩා විදින දරුවන්ගේ මාපියන් විදින දුකත් මිනිස් දුකේ අර්ථයන් තේරුම් ගන්නට ඉඩ සලස්සා දී ඇත.

චාරිතු ශීල වශයෙන් වූ පරිතනගය ඉගෙනීමට ඉතා හොඳ අවස්ථා දෙකක් පිට පිට සලස්සා දී තිබිය දීත් තව ම ඔහු උපේකෘක ව ම සිටී නම්, ඔහුගේ ශරීරය තුළ ම පීඩා ඇති වන තරමට චාරිතු පාපය බලගතු වනු ඇත. මෙසේ ඔහු ඊළඟ ආත්මභාවයේ දී කිසියම් කුමයෙකින් පීඩිත ව උපදිනු ඇත. කියවීම්වල කොතනෙක දී වත් එබඳු සිද්ධි පරිපාටියක් ගැන පැහැදිලි ව කියැවී නැත. එහෙත් මෙහි දීත් තවත් බොහෝ නිදසුත්වල දීත් එබඳු තද ඇගැවීමක් කැර ඇත.

ඉහත දක්වූ නිදසුන් බදු නිදසුන්වලින් මාපියන් හා දරුවන්

<sup>1, 122</sup> පිට බලන්න.

අතර කර්ම ණයක් තිබිය හැකි ආකාරය දක්වේ. එක ම පවුලේ දරුවන් දෙදෙනකුත් අතරතර ද කර්ම සම්බන්ධතා තිබිය හැකි ය. කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති සහෝදරියන් දෙදෙනකු අතර වූ විරෝධය පිළිබඳ පුදුම නිදසුනින් මෙය ඉතා හොඳින් පැහැදිලි වෙයි.

මේ කරුණට සම්බන්ධ දරියන් දෙදෙනාගේ සම්බන්ධතාව, කුඩා කල පටන් ම ඊර්ෂනවෙන් සැකයෙන් හා ද්වේෂයෙන් සුක්ත වූවෙක් විය. සුළු කරුණෙකින් පවා ඔවුන් අතර කෝලාහල ඇවිලි හියේ ය. දරුවන් පස් දෙනකු සිටි මේ පවුලෙහි අනෙක් සහෝදර සහෝදරියන් අතර එබඳු විරුද්ධවාදිතා පැවතුණේ නැත. ඇතැම් විට, ලේපාසීධියානු දාවේයෙන් සහෝදරියන් අතර වූ විරුද්ධවාදිත්වය, පියා අත්පත් කර ගැනීම සඳහා වූ කිසියම් බාලක ඊර්ෂනවක් පදනම් කර ගෙන විවරණය කෙරෙනු ඇත. සතහ වශයෙන් ම කේසිගේ අභිඥා ඥානයට අනුව ස්තීන් දෙදෙනාගෙන් එකකු තුළ ලිංගික වූ ඊර්ෂනවෙක් තිබුණේ ය. එහෙත් එය ඇති වූයේ වර්තමාන පියා නිසා නොව වැඩිමහල් දරියගේ පෙර ජන්මයේ ස්වාම් පුරුයො නිසා ය.

මේ පැවැලිලි සහිත සම්බන්ධතාවට අයත් පුද්ගලයන් තිදෙනා පැහැදිලිව තබා ගනු සඳහා වර්තමාන ජන්මයේ දී ඔවුන්ගේ නම් සඳහන් කිරීම පහසුය. බාල සොහොයුරිය ලවු නම්. වැඩිමහල් සොහොයුරිය ඇලිස් ය. ලවුගේ සැමියා ටොම ය. ලවු නම සැමියාවත් සහෝදරියටත් තුබූ පූර්ව සම්බන්ධතාව පිළිබඳ විවරණයක් ඇසු විට (ඒ කාලයේ දී ඇයට මේ දෙදෙනා සම්බන්ධයෙන් ම දුෂ්කරතා තිබිණි.) පහත එන කුඩා කථාන්තරය කියන ලදී.

යටත් විජිත යුගයේ අපර භාගයේ දී වර්ඡනියාවේ සිටි මේ තිදෙනා ඔවුනොවුන් හොදින් දූත සිටියහ. එකල ටොම්, ඇලිස්ගේ සැමියා ය. ලවු ඒ සමාජයේ සිටි මාතෘ සුර දූතිකාවක බඳු තැනැත්තියකි. ටොම්ගේ බ්රිය විශේෂ වශයෙන් දක්වා නැති කිසියම් සිද්ධියක් නිසා ටොම්ගෙන් වෙන් ව සිටිය දී ලවු ටොම්ට සාත්තු කොට ඔහු සුවපත් කළා ය. ලවුගේ චේතතා පරිතපාගශීලී සහෝදරියකගේ පවිතු චේතනා ම ය. එහෙත් ඇගේ කරුණාව නිසා ටොම් හා ඇය අතර ඔවුනොවුන්ගේ අගය තේරුම් ගැනීමේ සුහද සම්බන්ධතාවෙක් ඇති විය. මෙය දූන ගත් ඇලිස් ඊට තදින් විරුද්ධ වූවාය. පුතිෂ්ඨා රහිත වූ විරෝධයක් ඊර්ෂභාවත් ඉක්මනින් ම ද්වේෂයක් බවට පරිවර්තනය විය. හාරාගෙන යන මේ මනෝභාව කෝප වූ ස්තියගේ ආත්මයේ යටව කොතරම් තදින් කාවැදී ගියා ද යනහොත් ගත වර්ෂ

තර්කානුකූල ව සලකන විට මේ ජන්මයේ දී ඇලිස්ට තම බාල සහෝදරියට ද්වේෂ කරන්නටවන් ඈ බය වද්දන්නට වන් හේතුවෙක් නො තිබිණි. එහෙත් ඇගේ යට් සිතේ පතුලෙහි ද්වේෂයේ සැලැස්ම තැන්පත්ව තිබිණි. ලවුගේ යට් සිතෙහි ද ආරක්ෂා වීමේ හා පළි ගැනීමේ සියලු උපකුම පිබිදුණේ ය. ඔවහු නො සිතා ම වාගේ අතීනයේ තුබු හැඟීම් පිළිබඳ නාවා නැවන රහ දක්වන්නට වූහ. මේ ස්තීන් දෙදෙනා අසංඥ ව යුද වැදුණේ වරක් ඔවුනට යුද වැදීමට පැහැදිලි හේතුවක් තුබූ නිසා ය.

එක ම මාපියන් ඇති දරුවන් අතර වූ කර්ම විපාක ස්වභාවයක් ඇති සම්බන්ධතා පිළිබඳ දෙවන නිදසුනෙක් ඉංගීසි මාපියන්ගෙන් නිපන් දරුවන් දෙදෙනකුන් පිළිබඳ ව ඇත. දෙවන ලෝක යුද්ධ සමයේ දී ඔවුන් රැක බලා ගත්තේ අමෙරිකානු ස්තියකි. එකල ඕ නව එංගලන්න රාජායෙක තුබූ තමාගේ දියුණු වන පාසැල අධ්‍යක්ෂණය කරමින් සිටියා ය. දරුදරියන් බාර ගන්නා විට දරුවාගේ වයස අවුරුදු දහයෙකි. දරියගේ වයස අවුරුදු පහකි. ශාස්තීය පක්ෂයෙන් ද මුළු ජීවිත කාලයක් තිස්සේ දරුවනට ඉගැන්වීමෙන් ලැබූ පුායෝගික වූ අද්දකීම පසුසෙන් ද යන දෙකින් ම මනෝවිදහාව පිළිබඳ ව හොද හුරුවක් ඇති ව සිටි බාරකාරීය මේ සහෝදර සහෝදරියන් දෙදෙනා අතර තිබුණු කැපී පෙනෙන විරෝධය ගැන සැලකිලිමන් වූවා ය. පුධාන ආකුමණිකයා ලෙස පෙනුණේ සහෝදරයා ය. එක් ලිපියෙක ඈ මෙසේ ලියා ඇත. "හේ අතිශයින් ම දීප්තිමත් ය. එහෙන් පොර කුකුළකු සේ නටසි කුම යොදන හෙනෙම බෙහෙවින් ම අනුකම්පනීය ය" හි දරුවන් දෙදෙනා ගැන ම ජීවිත කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියා ය.

මේ කියැවීමෙන් තදින් සිත් ගන්නා සිද්ධියෙක් අනාවරණය විය. මේ දරුවන් දෙදෙනා පුරාතනයේ හයානක ලෙස පවුල් සටනක් ගෙන ගිය ස්කොටලන්න වංග දෙකෙක සාමාජිකයෝ වූහ. මෙහි දී ද මේ වෛරය චිත්ත සන්තානය යටින් පුවාහයක් සේ ගත වර්ෂ කිපයක් නිස්සේ පැවැතී දස හැවිරිදි දරුවකු හා පස් හැවිරිදි දරියක අතර විරුද්ධවාදීත්වයක් මතු කරන හරම් පුබල ව නැඟී සිට ඇත.

මේ නිදසුන් දෙක කරුණු කීපයක් ඉටු කර ලීමට පුමාණවත් ය. මේවායින් මෙහි ගැබ වී ඇති මූල ධර්ම පැහැදිලි කෙරෙයි. තමන් අතර හා තම දරුවන් අතර වූ විවරණය කළ නො හැකි වූ චෛරයන් නිසා පීඩා විඳින්නට සිදු වී ඇති පුද්ගලයනට හා තමන් චෙත පැමිණෙන ආතුරයන්ගේ එබඳු පුශ්තවලට මුහුණ දෙන්නට සිදු වන මනෝවිගුාහකයනට ද ඉදිරිපත් ව ඇති දුස්කරතාවට සුදුසු හේතුවක් යෝජනා කිරීමට මේ නිදසුන් දෙක පුමාණවත් ය.

දන් ඇති වන කෝපවීම් පමණක් පදනම් කර ගෙන සාමාජිකයන් අතර වෛර ඇති වීමට සැහෙන හේතු ඕනෑ ම පවුලෙක ඇත. සාමානঃසෙන් උපේකෘකත්වයට හා සුළු සුළු අරුචිකම්වලට පමණක් හේතු වන එබඳු නො ගැළැපීම් නිසා ඇති වන හැඟීම ඇතැම් අවස්ථාවල දී පමණක් නොදුරිය හැකි තරමට ද කිට්ටු පවුල් ජීවිතය නමැති කෝව පුපුරුවා ලන තරමට ද බලගතු වෙයි.

පුතර්ජන්මවාදය වීවේචනය කරන්නා (භෞද ම විවරණය සරලතම නියාමය යන)! "අරපරෙස්සම් නියාමය" අනුගමනය කරමින් පවුල්වල හට ගන්නා වූ වීරුද්ධවාදිකම්, මෙලොව ඇති වන සිදුවීම්වලින් ම වීවරණය කළ හැකි නිසා, පුතර්ජන්මවාදයක් ඇද ගැනීම අනවශා සයි කියනු ඇත. අරපරෙස්සම නියාමය පිළිබඳ ව කෙරෙන සාමානූූූූ හැදින්වීම කෙරෙහි විශ්වාසය බිඳී ගොස් නො තිබුණා නම් පුනර්ජන්මවාදීන් බොහෝ දෙනකු මේ විරෝධයට සම්පූර්ණයෙන් ම එකත වනු ඇත. විශ්වය පිළිබඳ මිනිසුන්ගේ පරිකල්පනා බුද්ධිමන් ලෙස සංවර කිරීමෙන් මේ අරපරෙස්සම නියාමය පුයෝජනවත් සේවයක් කර ඇති බව නිපැක ය. යමක් වීවරණ සඳහා අනවගා වැල්වටාරම් ඇද නො ගත යුතු යයි මේ නියාමයෙන් කීයැවෙයි. එහෙත් පුනර්ජන්මවාදය පසෙක නිඛිය දී විදහවේ සොයා ගැනීම නිසා ඇති වූ විශ්වය පිළිබඳ පාථුල දෘෂ්ටියෙන් පමණක් බැලුවත් සරලතම විවරණය නිවැරැදී විය යුතු ය යන පිළිගැනීම මත දිලිසෙන සෝදිසි එළියක් වැටෙන බව පෙනෙයි. අරපරෙස්සම් නියාමය. විශ්චයේ කිුයාකාරීත්වයන්ගේ සරලකම පිළිබඳ නිවැරැදි නියාමයක් නොව මිනිසාගේ සිනේ සරලකම හෙළි කරන නියාමයක් බව ඒ එළියෙන් පෙන්වනු ලැබේ. අද සරල යයි සිතනු ලබන දෙය අසම්පූර්ණ කැබැල්ලක් පමණක් බව අලුත් සිද්ධීන්ගේ එළියෙන් ඔප්පු වනවා ඇත.

පුතර්ජන්මවාදයේ සාමානා යුක්ති සහගත භාවය පිළිගත හොත් විවාදයට පානු විය හැකි විස්තර නිකම ම සුදුසු තැන්වලට වැවෙනු ඇත. මනුෂා පුාණින් අතර වූ ඕනෑ ම

Law of Parsimony යමක් විවරණය කිරීමේ දී වහල් කොට ගනු ලබන සාඩක හණන හැකි තරම් අඩු විය යුතු යනු මෙයින් අදහස් කෙරේ.

විරුද්ධවාදීත්වයක් සඳහා තත්කාලීන හේතු සොයා ගත හැකි යයි පිළිගත හැකි තමුත් ඒ එක්කම ඒ වීරුද්ධවාදීත්වයට පදනම වැටුණේ ශත වර්ෂ ගණනාවකට පෙර දී යයි ද සිතිය හැකි ය.

සත්තෙකින් ම කිසියම විරුද්ධවාදීත්වයෙක අතීත ජීවිත තේතුව සොයා ගැනීමෙන් එය දිය වී නො සන බව මතක තබා ගත යුතු ය. ද්වේෂයේ විය ගසේ බැඳී සිටින හවුල්කාරයන් දෙදෙනා ජීවිතයෙන් ජීවිතයට එසේ ම බැඳී සිටීමට අකැමැති නම, ද්වේෂය වෙනුවට මෛතියත්, වෛරය වෙනුවට කරුණාවත් යෙදීමට සිතා මතා ඉවැසිලීමත් ව උත්සාහ ගත යුතු ය.<sup>†</sup>

මේ අවවාදය එක ම පවුලේ සාමාජිකයන් අතර වූ විරුද්ධවාදිකම් පිළිබඳ ව පමණක් නොව කොතැනෙක හෝ සිටින පුද්ගලයන් සමඟ අපේ ඇති වීරුද්ධවාදිකම් පිළිබඳව ද වලංගු වෙයි. අන්තිම විශුහයේ දී පවුල සම්බන්ධයෙන් අපට අද්දකින්නට පැබෙන, නිතර සිදු වන කාර්ය මාරුව නිසා අවසාන සතපයේ දී අප එක් තනි පවුලෙක සාමාජිකයන් නො වන බව පෙනී යා යුතු ය. අප සාමාජිකයන් වන්නේ මනුෂා වර්ගයා<sup>2</sup> නමැති එක් මහ පවුලෙක ය. අප ජීවත් විය යුත්තේ නිතර මේ සනයෙ සිහිසේ තබා ගෙන ය.

නහි වේරෙන වේරානි - සම්මන්තිව කුදාවනං අවේරෙන ව සම්මන්ති - ඒස ධම්මෝ සනත්තනො

<sup>2.</sup> කේසි මිනිසුන් සතුන් විත් සතුන් මිනිසුන් විත් උපදනා බවත් දක නැත. සතුගේ මතය එසේ නුපදනා බව ය. මේ පොතේ කතුවරිය ද ඒ මතය ම දරයි. සමහර විට කේසිගේ අභිඥා ඥානයට එය අසු නොවූවා විය හැකි ය. අප අතර පවත්තා බෞද්ධ පොයට අනුව නම් පත්තු මිනිසුන් විත් උපදති. මේ මතය අටුවාවල පමණක් නොව පෙළ පොත්වල ද තිබේ. තථාගතයන් වහන්සේගේ කම්ම විතයා ඥානය මෙන් ම වුතුපපාත ඥානය ද සෙසු මහණ බලුණන්ගේ ඒ ඥානයට වඩා ගැඹුරු ය. බෞද්ධ මතයට අනුව නම් මෙහි දී යෙදිය යුතු වන්නේ "මතුපප වර්ගයා" යනු නො ව "සත්ව වර්ගයා" යනු ය.

## වාත්තීය දක්ෂතාවේ අතිත ජන්ම සම්භවය

අමරණීයත්වය :- අනාගතයේ දී ආත්මයේ අනන්න පැවැත්ම ය.

(The Funk and Wagnalls New Standard Encyclopedia)

සිට මාන හෙත් කි ස්තියානි දේව ධර්මයෙහි අමරණීයන්වය ගැන ඉගැන්වෙන්නේ එක් පැන්තකට -අනාගතයට පමණක් පැතිර ඇන්තක් ලෙස ය. චාතුර්මාණික භෞතික විදහවෙන් ලැබෙන අකාලිකත්වය? පිළිබඳ නව සංකල්පයන්ගේ එළියෙන් බලත විට ඒ මනය හැම අයුරින් ම අසම්පූර්ණ බව පෙනී යයි. විදහනුකූල කල්පනා පසෙක තබා හුදු ආගමික ශුද්ධාවේ දෘෂ්ටියෙන් පමණක් සලකා බැලුවත් ආත්මය අවශාගයෙන් ම අකාලික විය යුතු බවත් එනිසා ම එය අමරණීය නම්, අජාත විය යුතු බවත් පෙනී යා යුතු ය. එය

<sup>1.</sup> Fourth - dimensional physics පරිවර්තකයන්ගේ දනීමට අනුව චාත්රමාණික - ගහනික විදහාව නම දිග, පළල හා උස පමණක් නොව කාලයත් සම්බන්ධ කරගත් භෞතික විදහාව ය. නිව්වන්ගේ භෞතික විදහාව තෙලමාණික භෞතික විදහාවෙකි. භෞතික විදහාව වතුර්මාණික කරන ලද්දේ අයින්ස්ටයින් විසිනි. මෙයින් දික් - කාල දෙක එකට බැදි ඇති බව කියැවෙයි. නිර්වාණය වැනි පරමාර්ථ ධර්මයක් අවකාශ හා කාල යන දෙකින් ම මුක්ත විය හැකි ය. මෙහි සඳහන් අතාලිකන්වය එවැන්නක් විය හැකි ය.

<sup>2.</sup> Timelessenss

අනාගතයේ දී නිත්ත ව පවතින්නට නම්, අභිතයේ දී ද නිත්ත ව පැවැති තිබිය යුතු ය. එවිට අප "උපත" "ජීවිතය" හා මරණය යන වචනවලින් සීමා කොට දක්වන ජීව විදහත්මක කථාන්තරය හුදු පෙනීමෙක් පමණි. එය භෞතික නො වූ නිත්ත ආත්මයේ මැවීමෙකැයි කිව යුතු ය.

අතීත ජන්ම පිළිබඳ මේ මතය නවීන කිස්තියානි දේව ධර්මය විසින් බොහෝ දුරව ඉවත දමා ඇති නමුදු පැරැණි ඥානවාදී කිස්තියානිය' විසින් පිළිගන්නා ලද්දෙකි. නූතන කවියන් කීප දෙනකුන් විසින් ම මේ අදහස පවසා තිබේ. ඔවුන්ගෙන් කෙනකු වන වර්ඩස්වර්න්ගේ "Intimations of Immortality" නම් පදා පන්තියෙන් එය නිතර උද්ධරණය කොට දක්වනු ලැබේ. "අපගේ උපත නිදා ගැනීමෙක් හා අමතක වීමෙක් පමණෙක් ය." යන වර්ඩස්වර්ත්ගේ හැගීම සනාතන පුඥාලෝකයෙන් බලන විට පදනමක් ඇත්තක් බව පෙනී යයි. අප සමඟ උදාවන ආන්ම කිසියම් තැනෙක දී අස්තයට ගොස් ඇතින් අප කරා පැමිණෙතැ යි යන ඔහුගේ මතය ආත්ම අතීත ජන්ම විශ්වාස කරන්නා වූ සිය ගණනක් විසින් නිතර උද්ධාරණය කරනු ලැබේ. එහෙත් ඔහු "trailing clouds of glory do we come" (- අපි කීර්තිමහිමයේ ඇදෙන වලාකුළු සේ එමු.) යනුවෙන් කියන විට පුනර්ජන්මවාදියා, වර්ඩ්ස්වර්ත් අතිශයෝක්තිය මදක් අඩු කොට ස්වභාවෝක්තියට බරව කීවා නම් හොඳ යයි සිතයි. අන්තිම අර්ථයෙකින් ගත් කල ආත්මය මුල දී දිවෘත්වයෙන් පැමිණි බවත්, එනිසා ම අමතක ලෙසෙකින් නමුත් ඒ පුාථමික ශුද්ධත්වයෙන් හා භාස්වරත්වයෙන් යුතු බවත් සතාය. 2 සත්තෙකින් ම උත්තරාත්මයේ අතීන්දීය පක්ෂයෙහි

<sup>1.</sup> Gnostic Christianity

<sup>2.</sup> මෙහිදී "අහස්සරම්දං හික්ඛවේ විත්තං තකැව බො ආගන්තුකේ හි උපක්කිලෙසේහි උපක්කිලිවයං" යනු ද සිහි කිරීම මැනවී. "චාරිජොව වලේ බිත්තෝ" යනාදී ධම්ම පද ගාථා ගැන ද සිතිය යුතු ය. ජල නමැති ගෘහයෙන් උඩව ඉගන ගොඩ දමන ලද මාඑවකු මෙන් මේ සිත මාරයාගේ විෂයය ඉක්මවන්නට දඟලන බව එයින් කියැවේ.

දිවසමය කිරණයක් හා සෞන්දර්යයක් තිබිය හැකි ය. එහෙත් කරුණට අදාළ මනෝවිදහන්මක සිද්ධි නම් සරලය, සාමානසයෙන් දිරි ගන්වනසුලු ය. ඒවායින් අපට පෙනෙත්තේ අප කිර්ති මහිමයෙන් ඇදෙන වලාකුළු සේ එන බව නො ච පුළුවන්කම් හා බැරිකම් ද ගුණ හා දෝෂ ද පුබලතා භා දුර්වලතාද පිළිබඳ ව රැස් කර ගත් මහා සංස්කාර භාරයක් ඇද ගෙන එන බව ය.

වැඩියෙන් වෘත්තීය උපදේශකත්වයට ඇරුණු ජීවිත කියැවීම වලින් තරම් කිරුම බර හරි හැටි දක්වෙන අත් තැතෙක් නැත. ආකල්ප, අභිරුවි හා චරිත ගුණ අතීතයෙන් පැමිණීමේ දී අවිච්ඡින්නතා මූල ධර්මය කෙසේ කියාන්මක වේ දයි අපට කියැවීම් වලින් දනට ම දක්නට ලැබී ඇත. මනුෂා දක්ෂතා පිළිබඳ වත් ඒ මූල ධර්මය ම කියාන්මක වන බවත් මනුෂායන්ගේ වෘත්තීය ජීවිතයේ දී එය වැදගත් සාධකයක් වන බවත් දක්නව ලැබේ.

කියැවීමවලින් ලැබෙන මේ පිළිබඳ හොඳ නිදසුනෙක් නිව්යෝර්ක් නගරයෙහි සිටි විලාසිතා සෞන්දර්ය විශේෂඥ වරියකගේ අතීත ජන්මවලින් දක ගත හැකි ය. සිත් බඳනා සුරුම් ස්තියක් වූ ඕ රූපාලංකරණයට ද කේශ ලීලා රචනාවටද වරිත සංවර්ධනයට ද කැප වූ සුබෝපභෝගි ලීලාගාරයක් පවත්වා ගෙන ගියා ය. කියැවීමේ දී අතිත ජන්ම තුනක් දී ඇත. වර්තමානයේ ඇති වෘත්තීය නමුතාවට කෙළින් ම සම්බන්ධ බව පෙනෙන්නේ මෙයින් දෙකෙක් පමණි. පළමු වැන්න XV වැනි ලුවී රජු කාලයේ පුංශ රාජ මාලිගයෙහි ය. එහි දී ම් රාජ සභාව කෙරෙහිත් පාලකයා කෙරෙහිත් විශාල බලයක් පැවා ය. ඕ රාජ දූත තන්තුයත් විලාසිතා කලාවන් හැසිරීම් භා ඉරියවු පිළිබඳ ආචාරවිධිත් පුද්ගලාලංකරණයන් උගත්තා ය.

I. Fashionable beauty specialist

උව ප්‍රව්‍ර ජන්මයෙහි රෝමයේ ඉපැදි සිටි ඕ පළමුවෙන් කිස්තියානිය වැළඳ ගත් රදළයන් කීප දෙනාගෙන් එකියක් වූවා ය. ඊට පෙර කි. පූ. 1300 දී පමණ ඕ ඊජිප්තුවේ ඉපිද දේවායනන සේවාවේ යෙදී සිටියා ය. මෙහි දී ඕ නෘතායෙන් ද සංගීනයෙන් ද කලාවෙන් ද සුරූපි ශරීරයක් නනා ගැනීමටත් බේත්වතුර ආලේපන හා ශරීරාලංකාරක වූර්ණාදිය සෑදීමටත් උගත්තා ය.

පුංග මාලිගයේ අද්දකීම්වලින්, ඒ නිදසුනෙහි දක්නට ලැබෙන පුනිප්ලයට සමාන පුනිප්ල ලැබී නිබෙන බව කියැවීම්වලින් නිතර හෙළි වෙයි. මෙයින් කියැවෙන්නේ සාමානායෙන් ඒවා ලෝක වෘවහාරික වූ ද පණ්ඩිත ගෝචර වූද ආකල්පයකට හා සමාජ ජීවිතයේ සියුම් ආචාර සමාචාර දක්පතාවලට ද හිතකර වී ඇති බව ය. මේ ස්තියගේ ඉජිප්තුවේ දේවායනනවල අද්දකීම් පිළිබඳ කිසියම් විවරණයක් කළ යුතුව ඇත. මේ විශේෂ ඉජිප්තියානු යුගයේ දී පුධාන දේවායතන වර්ග දෙනක් නිබුණු බව පෙනී යයි. එකකට සෞන්දර්ය දේවායතනය¹ කියා ද අනෙකට යාග දේවායතනය¹ කියා ද කියනු ලැබේ. ඒවා පිළිබඳ විස්තර නොයෙක් කියැවීම්වල විසිරි පවති. අපට මේ වර්ණනාවලින් ඒවා කවරාකාර දයි තරමක් සවිස්තර මතයෙක් ඇති කර ගත හැකි ය.

සෞත්දර්ය දේවායතනය පාසැලෙක නැතහොත් විශ්ව විදහලයෙක ස්වභාවය ඇත්තෙකි. එහෙත් මේ දේවායතන වර්ගය බුද්ධි වර්ධනය පමණක් නොව සමස්ත මනුෂහ චරිතයම වර්ධනය කිරීම පරමාර්ථ කොට ගෙන ඇති හෙයින් අද ඇති බොහෝ විශ්ව විදහලවලින් වෙනස් වේ. එහි සියලු කලාත් විදහත් යොදා ඇත්තේ ශිෂායන්ගේ ආත්මයත් ශ්රීරයන් අලංකාර කරනු සඳහා ය. මෙසේ ඒ ශිෂායෝ තම රටෙහිත් අන් රටවලත්

<sup>1.</sup> The Temple of Beautiful

<sup>2.</sup> The Temple of Sacrifice

කිුයාකාරී බලපෑමක් කළ හැකි අය වන සේ තනන ලදහ. පිල දේවායතනයෙකැයි කියා තිබීමෙන් එහි ආගමික නැතහොත් ආධ්‍යාත්මික වාතාවරණයක් තුබූ බව පැහැදිලි වෙයි. මනුෂායාගේ අන්තෘකරණ සතට නැතහොත් වනු සතට අනුරූප වන සේ ශික්ෂණ මධ්‍යස්ථාන සතක් එහි තිබීමෙන් ඒ අධ්‍යාපන කුමයත් ගොඩනැගිලි කුමයත් ගැඹුරු යෝගී ඥානයක් පදනම කොට ගෙන තුබූ බව පෙනී යයි.

ආධ්‍යාත්මක පදනමක් මත පිහිටා වෘත්තිය පිළිබද උපදෙස් දීම ද සෞත්දර්ය දේවායතනයේ බොහෝ කාර්යන්ගෙන් එකෙකි. දූන් කලාවේ හෝ ආගමේ මාර්ගයෙන් වෘත්ති පිළිබඳ උපදෙස් දීමෙහි දී චරිත සංවර්ධනයෙහි ද පුද්ගලයන්ගේ ඉන්දිය සමත්ව පුතිපාදනයෙහි ද ඇලී සිටින බොහෝ දෙනා එහි ගුරුවරුන් වශයෙන් හෝ ශිෂපයන් වශයෙන් හෝ, කියා කර ඇත. බොරිස් බොහොස් ලොවක්සිගේ The Ideal School නම් අධ්‍යාපනය පිළිබඳ මාහැඟි ගුත්රයෙහි එන විශේෂ සංකල්පයව කරුණු කීපයෙකින් ම සැලකිය යුතු සමානත්වයක් මේ පැරැසි ඉජිප්තියානු "පුඥා පාඨගාලාවෙහි" ඇත.

යාග දේවායනනය වැඩියෙන් සමාන වන්නේ ආරෝගා ශාලාවකට ය. මෙහි (පෙනෙන අයුරින් අන්ලන්තියානුවන්ගෙන් උගත්) විදයුත් උපකුම, ශලා කර්ම සඳහා භාවිත කරන ලදී. බොහෝ රෝග සුව කිරීමටත් ශාරීරික විකෘති අඩු කිරීමටත් විදයුත් සංඛාහන<sup>2</sup> භාවිත කොට ඇත. එහි ඉලක්කය වූයේ ශාරීරික දියුණුවේ පරතෙරට යෑමත් ජාතියේ සංවර්ධනයත් ය. මෙහි දීත් දේවායතනය යන නමින් ආධාහත්මක වාතාවරණයකට ඉඟියෙක් කෙරෙයි.

සාර්ථක අස්ථි විකින්සක වෛදඃවරයකුගේ' අතීන ජ**න්ම** 

<sup>1. 207</sup> පිට බලන්න

<sup>2.</sup> Electrical frequencies

ඇට පිළිබඳ වේදකුගේ (ගස් වේදකුගේ)

වෘත්ති ගැන සලකා බලන විව, අපට පහත දක්වෙන ඉතිහාසය දන ගන්නට ලැබේ. මොහුගේ අතිත ජීවිත සතරක් දී නිබේ. මෙයින් තුනෙක දී ම වෘත්තීය ගංගාවට අතු ගංගා වැටී ඇත. ම්ට පෙර හේ ආදී ඇමෙරිකාවේ වෛදයවරයෙක් විය. හෙතෙම මේ ආශුයෙන් ස්වාභාවික පුතිකාර ගැනත් පැළැටි බෙත් ගැනත් ඇල්මක් ඇති කර ගත්තේ ය. (පූර්ව ජන්මයෙහි දී ඇමෙරිකානු ඉන්දියානුවන් කිට්ටුවෙන් ආශුය කළ අයත් තමන් ම ඇමෙරිකානු ඉන්දියානුවන් ව සිටි අයත් ස්වභාව ධර්මයට හා වන ජීවිතයට පුිය කරන බවත් හස්ත කර්මාන්තවලට ඇලුම් දක්වන බවත්, ජීවත් වීම හා චෛදකම ස්වාභාවික ලෙසින් කිරීමට නැහුරු වන බවත්, කියැවීම්වලින් නිතර හෙළි කෙරේ.) ආදිකාලීන කිස්තියානි යුගයේ දී සිදු වූ දෙවන පූර්ව ජන්මයේ දී හේ ස්නානස්ථාන හා සම්බාහනස්ථාන' පිළිබඳ පරීක්ෂකයෙකි. තුන්වන අතීත ජන්මයේ දී පර්සියාවේ ඉපිද සිටි ඔහුගේ වෘත්තිය නිශ්චිත නැත. කි. පූ. 1300 දී ඉජිප්තුඓහි සිදු වූ සතර වන ජන්මයෙහි දී හේ එම්බාම්කාරයෙක් <sup>2</sup> විය. මේ අද්දකිමෙන් ඔහුට මනුපා ශරීරයේ ඇතුළත තැනී ඇසි අයුර පිළිබඳ වන් නන් වැදෑරුම් පැළෑටීවලින්, කුළුබඩුවලින් හා වෙනන් දුවෂ සංයෝගවලින් මිනිස් මසෙහි ඇති කළ හැකි වෙනස්කම් පිළිබඳවත් අවබෝධයක් ලැබුණේ ය.

හොලිවුඩ් කලාකරුවකුත් වලවිතු වර්ණෝපදේශකයකුත් වූ මිනිසකු පිළිබඳ වෙනත් නිදසුනෙක දී ඒ මිනිසා ජන්ම තුනෙක දී කලාත්මක වෘත්ති අනුගමනය කළ බව කියා තිබේ. ඔහුගේ ජීවිත සතරෙක් ම දී ඇත. මීට පළමු ව හේ පුළුම මන්දිර ගොඩනැඟුණු සමයේ අපරභාගයේ දී යටත් විදේශීය ඇමෙරිකාවේ ගෙවල් ඇතුළත අලංකාර කරන්නෙක් ව සිටියේය. ඊට පෙර හේ රුසියාවේ කොසැක් ජාතික යුද්ධ නිලධාරියෙකි.

සිරුර "මසාජ්" කරන තැන්.

Embalmer

තුන්වන ජන්මයේ දී ඉන්දු චිනයේ රජ බිසවගේ විලාසිතා සම්පාදකයා ය. සිව් වැන්නේ දී ඉජිප්තුවේ සෞන්දර්ශ දේවායතනයේ ඇතුළත අලංකාරකරුවෙකි. කොසැක් ජාතික ජන්මය ගැන කියන විට ඔහුගේ උදෙස්ගයන් අපුමාදන්වයන් සුළු දේ දකිමත් ඒ ජන්මයෙන් පැමිණියේ යයි සිනෙයි. එකල හෙතෙම හොඳට ඇදීමටත් තමන් ගැන අනායනට හැඟීමක් ඇති කිරීමටත් ආශා කෙළේ ය. මෙසේ වැඩට පණ හා තෙද කවන ඔහුගේ ගුණ, වෘත්තිය වශයෙන් කලාව සමග කිසි ම සම්බන්ධයක් නැති ආත්ම භාවයෙක දී හට ගෙන තිබේ. ඔහුගේ දක්ෂතාවේ වැඩියෙන් කාර්මික වූ අංග පහළ වූයේ විශේෂයෙන් කලාවට කැප වූ ජීවිත කාල තුනෙකිනි.

මෙසේ ම නිව්යෝරක් හි සිටි හිත රචකයකු හා සංවිධායකයකු වූ මිනිසකු එකට සම්බන්ධ වූ විවිධ අත් දකීමවලින් යුත් පූර්ව නිව්යෝර්ක් හි ශුරුවරයෙකි. සංගීත පාඨශාලාවල දෛනික පාඨමාලාවලට පළමුවෙන් ඇතුළු කිරීම පිළිබඳ ව හේ වගකිව යුත්තෙක් විය. දෙවැනි ව සංගීතෝපකරණ තැනු ප්රමන් ලී කැටයම්කරුවෙකි. කුන්වැනිව වැල්දියාවේ නෙබු වැඩිනෙසාර් රජුගේ කවටයෙකි. ඊට පෙර අත්ලන්තියානුවෙක් වූ හේ ඉජිප්තුවට ගොස් එහි දේවායතන පූජාවේ සංගීතයෙහි වනපෘත විය. සංගීතෝපකරණයන්ගේ ද්වතියේ පූර්ණන්වය, ආකෘතිය හා නිමහම සමඟ ඔහුගේ ඇති වර්තමාන සම්බන්ධය ලී කැටයම්කරුවකු වශයෙන් ලත් අද්දකීමෙන් ඇති වූ බව පෙනේ. ඔහුගේ කවටකම් පිළිබඳ ඥානයත් බුද්ධික්ෂණිකත්වයත් රාජ විදුකේ අද්දකීමෙන් ඇති විය. ඔහුගේ නියම සංගීත දක්ෂතාව පහළ වූයේ සංගීතඥයකු වශයෙන් ලැබු අද්දකිම දෙකෙකිනි.

ඇතැම් විට මිනිසකුගේ විනෝද කුියාව පූර්ව ජන්මයකට

රාජ විදුසකයා තම රජ ගෙදර කවටයා ය.

සම්බන්ධ බව දක්නට ලැබේ. නිදසුන් වශයෙන් කුඩා කල සිට ම සියලු කුීඩා වර්ගවලටත් විශේෂයෙන් බේස්බෝල් කුීඩාවටත් ආශාවක් දක් වූ බැංකු සභාපනිවරයකුගේ සිද්ධිය ගත හැකි ය. ඔහු අයත් වූ බැප්ටිස්ට් පල්ලියේ දේවගැනි තැන ඉරිදා බෝල සෙල්ලම් කරනවාට තදින් විරුද්ධ වූ නිසා මේ බැංකුකරු වහා ම පල්ලියෙන් ඉල්ලා අස් විය. මෙය අවවැනි හෙන්රි රජුගෙන් පෙරත් පසුවත් දක්නට ලැබෙන ආගමික අවංක භාවය පිළිබඳ පැහැදිලි නිදසුන් වලින් එකෙකි.

බැංකු වාහපාරය ඔහුගේ වෘත්තියන් සමෘද්ධියේ හේතුවන් විය. කෙසේ චෙතත් ඔහුගේ ඉතිරි කාලය යොදනු ලැබුවේ බෙස්බෝල් සමාජයක් පැවැත්වීම සදහා ය. එතැන් සිට මේ සමාජය විශාල සමාගම්වල පුහුණු කිරීමේ මධාසේථානයක් වී ඇත. ඔහුගේ අතීත අද්දකීම් සලකා බැලීම ද සින් ගන්නාසුලු ය. මීට පෙර ඔහු බඩු ආනයනයෙහි හා අපනයනයෙහි යෙදුණු ආදි පදිංචිකරුවෙකි. ඊට පෙර ජන්මයෙහි රඟමඬලේ රාජන කුිධා සංවිධානය කළ රෝමානුවෙකි. තුන්වෙනිව හේ පර්සියාවේ සංචාරක ගොනු නායකයෙකි. හෙතම මුදල් මාරු කරන ස්ථාන කීපයක් පිහිටෙව්වේ ය. සතර වැනි ච හේ ඉජිප්තුවේ භාණ්ඩාගාරිකයෙක් විය. මේ ජීවිතවලින් තුනක් ම ඔහුගේ වර්තමාන බැංකු වනපාරය කෙරෙහි කෙළින් ම බල පා ඇති බව පැහැදිලි ය. රෝමානු රඟ මඬලවල සංවිධායකයකු වශයෙන් වූ දෙවන පූර්ව ජන්මයෙන්, බැංකු සභාපතිවරයකු වශයෙන් සිටීමට ඔහුට උපකාර වූ සංවිධායක ශක්තියත් එළිමහන් තරඟ කුීඩාවලට ඔහු පෙළැඹ වූ උනන්දුවත් ලැබුණු බව නිසැක ය. ඔහුගේ ජීවිත පරිසරය නිසා ඔහුට මෙහි යෙදීමට හැකි වූයේ ' විතෝද කිුඩාවක් වශයෙන් පමණි.

නාවික හමුදාවේ ආහාර පරීක්ෂකයකු පිළිබඳ තවත් සිද්ධියක් සම්බන්ධ කියැවීමෙන් විවරණය වන්නේ ඒ මිනිසාගේ ආහාර මිල දී ගැනීමේ හා පරීක්ෂා කිරීමේ චෘත්තියට වැඩියෙන් ඔහුගේ විනෝද කිුඩාවයි. මොහුගේ මුළු ජීවිත කාලය තුළ ම මැණික් ගල් පිළිබඳ තද උනන්දුවෙක් විය. මැණික් හුවමාරුවක් ආරම්භ කළ හේ නිතර, ගල් කපන්නන් හා එකතු කරන්නන් සමඟ ළඟින් ආශ්ය කෙළේ ය. නාවික හමුදාවෙන් විශාම ලැබූ තැන් සිට ඔහු තම මුළු කාලය ම යෙදුවේ මැණික් වසාපාරයවය. කේසි කියැවීමෙන් ලැබුණු පුදුම ධෛර්යයෙන් හෙතෙම තව තවත් ඊට පෙළැඹුණේ ය. ඔහුගේ අතිත ජීවිත දී ඇත්තේ මෙසේය. මීට පෙර හේ ඔහායෝවේ ඉන්දියානුවන් සමග සුළු ආභරණ හා මත්පැන් වෙළඳාම කෙළේ ය. ඉනුත් ඔබබෙහි පර්සියාවේ වෙළෙන්දකු වූ හේ තවලමෙකින් සංචාරය කරමින් ඉජිප්තුවේ ලිනන් ද පර්සියාවේ මුතු ද ඉන්දු-චීනයේ ඕපල් (වෛවර්ණ මැණික්) ගිනිගල් හා ලැපිස් ලැසුලි' ද හෝල්ඩ් හි නගරවල දියමන්හි හා රතුකැට ද වෙළඳාම කෙළේ ය. තුන්වැනි ව හේ හිටයිට ගෝහුකයකු ලෙස ශුද්ධ භූමියේ පූජකවරුන්ගේ ඇදුම්වල යොදන ලද මැණික් ගල් සම්පාදනය කළේ ය.

මේ නිදසුනෙහි විශේෂ සැලකිල්ලට සුදුසු කරුණු දෙකෙක් ඇත. පළමු වැනි ව කියැවීම්වලින් අභිත ජීවිත තෝරා ගැනීමේ දී වහල් කොට ගත්තා මූල ධර්මය මෙයින් හොඳින් පැහැදිලි වෙයි. ආතුරයාට පුයෝජනවත් වීම මිනුම දණ්ඩ කොට ගෙන ජීවිත හෝරා ගෙන ඇත. කියැවීම ලබා ගන්නා කාලයේ දී විශාම ගැනීමේ වයසට ආසත්තව සිටි මේ මිනිසාට නාවික හමුදාවේ කාර්යයට ඔහු පිළියෙළ කළ අතිත ජීවිත විස්තර තො කියන ලදී. ඔහුගේ විනෝද කිඩාවට සම්බන්ධ ජීවිත විස්තර දී ඇත්තේ තව ම ඔහුට මැණික් සම්බන්ධයෙන් පුයෝජනවත් දේ කළ හැකි ව තුබු හෙයිනි.

ඉතා ඈත අතීතයෙක සිට ඔහුට මැණික් සුපුරුදු නමුත් ඔහු ඒවායේ නියම වටිනාකම තව ම තේරුම් ගෙන නැතැයි

Lapis Lazuli ලංකාවේ හමු නො වන මැණිස් වර්ගයෙකි. සිංහල නමක් නැහැයි අසන්නට ලැබේ. මෙය ඔහුල වශයෙන් ලැබෙන්නේ ඇපිගතිස්ථානයේ ය. ඉඳුනිල වැන්නෙකි.

නියා තිබේ. ඔහු ඒවා අලංකාර වස්තු ලෙසත් එකතු කිරීමට හා වෙළඳාමට වටිනා දේ ලෙසත් පූජකයන්ගේ ඇඳුම් සඳහා සපයන අවස්ථාවේ දී ආගමික සංකේත ලෙසත් දුටුවා මිස ඒවායේ නියම වැදගත්කම දුටුවේ නැත. මෙයින් අපි කියැවීම්වල ඇති දෙවන සැලකිය යුතු කරුණට ගෙන යනු ලබමු. එනම් මැණික්වල ඇති ස්පන්දනය නිසා ඒවාට පුනිකාරක හා පුබෝධ ඉක්ති ඇති බව ය.

මේ මිනිසා කියැවීම ලබා ඇත්තේ 1944 දී ය. මීට පෙර දින දරන බොහෝ අවස්ථාවල දී ඇතැම් ගල් වර්ග, මැණික් හා ලෝහ, පැළැඳ ගන්නට යයි නියම කළ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ඒවා නියම කොට ඇත්තේ ඒවායේ ඇති ස්පන්දක බලපෑම නිසා ය. ඒ එකෙක දී වත් නියම කළ ගල, කැලැන්ඩර් මාසයේ පාරම්පරික උත්පත්ති ගලට අනුරූප වි නැත. යෝගානාවේ නියම මූල ධර්මය සොයා ගත නොහැකිය. එහෙත් එක් ඉලෙහින් එක් එක් මූල දුවායෙහින් ඊට ම අයත් පරමාණු ශක්තියක් ඇත්තේ ය. යන විවරණය නොයෙක් වර දී තිබේ. ශරීරයේ ඇති මූල දුවය ද පරමාණු ස්වරූපය කවර පුද්ගලයකුට කවර ගලෙක් ගැළපේ ද යන්න අභිඥා ඥානයෙන් හෝ නව ම ඒ සඳහා නිෂ්පාදනය කර නැති උපකරණවල මාර්ගයෙන් හෝ දන යුතු ය.

කෙසේ හෝ පුද්ගලයකුට මේ විසෙ හදාරන්නට උපදෙස් දෙන ලද එක ම නිදසුන මෙයයි. අවුරුදු දහසකට පෙර පුදුම ලෙසින් විකාරයක් තරමට හාසා ජනක ලෙසින් පෙනුණු නමුත් පරමාණු ශක්තිය පිළිබඳ ව අද අපට ඇති දනුමට අනුව බලන වීට මේ අදහස සතා විය හැකි බව පෙනී යයි. ගල්වල ඇති

The traditional birthstone of the calendar month බටහිර පැවැති පැරැණි විශ්වාසයකට අනුව එක් එක් මාසයෙහි උපත් අයට ඉත වූ මැණිකෙක් ඇත. මෙහි සඳහන් වන්නේ ඒ ගැන ය. නවීන රත්තවේදීනු බටහිර පැවැති කුමය අහස්තීය බව කියති.

පරමාණු ශක්තිය පිළිබඳ ව කේසි කියැවීමවලින් මෙසේ කියා ඇත්තේ පරමාණු ශක්තිය පිළිබඳ ව විදහනුකූල සොයා ගැනීම කරන්නට විසි අවුරුද්දකට කලින් බව සඳහන් කළ යුතු ය. ඉහත කී පුද්ගලයා, එතැන් සිට, මේ කරුණ ගැන විශේෂයෙන් උනන්දු වී කියැවීමෙන් කෙවියෙන් විස්තර කරන ලද පරීක්ෂණ මාර්ගය කෙරෙහි තම මුළු උත්සාහය ම යොදා තිබේ.

අතීත ජීවිත අද්දකීම පදනම කොට ගෙන දෙන ලද වෘත්තීය පිළිබඳ උපදෙස්වල දී කියැවීමවලින් නියම කරන ලද දුර්ලහ ගණයේ තවත් අමුතු වෘත්ති කීපයෙක් ද ඇත. ඉන් එකෙක්, කියැවීමවලින් "ජීවිත මුදා" යයි නම කරනු ලැබූ උපකරණයට සම්බන්ධ ය. අනෙක විඳපුන් චිකින්සාවට සම්බන්ධය. මේ දෙක ම අත්ලන්තිසයේ හා ඉජිප්තුවේ පැරැණි කලාවේ හා විදසාවේ නැවත නැගී සිටීම ලෙස විස්තර කොට තිබේ.

ඉජිප්තුවේ සෞන්දර්ය දේවායතනයේ සිටි පූජකවරයෝත් පූජකවරියෝත් අභිඥානයේ මාර්ගයෙන් හෝ නවීන මනෝවිදහාවේ විශුහවලට සමාන කළ හැකි විශුහවල මාර්ගයෙන් හෝ එක් එක් ශිෂුසයාගේ කර්ම විපාක ගැටලුවලට හා කර්ම දායාදවලට අනුව ඔහුට කවර ජීවිත කාර්යයෙක් සුදුසු දයි නිශ්වය කිරීමට සමත් වූහ. මෙය පදනම කර ගෙන ශිෂුසයා විසින් කරන ලද වෘත්තිය තෝරා ගැනීමෙන් ඔහු ලබන ශිෂුණ මාර්ගය නිශ්වය විය. (මේ පාඨමාලාවලට ශරීර සංවර්ධනය, සෞඛ්‍යය හා ආධ්‍යාත්මක දියුණුව යන කරුණුවලට හිතකර වූ ආහාර විදහවත්, කායික වශාවත්, වස්තු පිළිබඳ කලාව හ විදහවත්, ඉගැන්වීමත්, රෝග සුව කිරීමත්, ආධ්‍යාත්මක උපදෙස් දීමත්, සංගීතයත්, චිතු කලාවත්, වාක්චාතූර්ය ශිෂුමාවත්, කලා ශිල්පත්, සංගීතය හා ගන්ධ භාවිතය හැතුළත් වූ භාවනාවත්

සාවනාවේ දී සුවඳ දුම ආදිය පොදා ගන්නට ඇත. අද පවා ජප කිරිමවල දී මෙය දක්නට ලැබේ.

අයත් ය.)

විශේෂඥතාව ලබා ගැනීමට සුදුසු විෂය ගැන අවසාන විනිශ්වය කර ගන්නා අවස්ථාවේ දී ඒ කලාව පිළිබඳ ශික්ෂණයක් ඇති පුද්ගලයකු විසින් ශිෂපයාව "ජීවිත මුදුාවක්" සාදා දෙන ලදී. මෙය ඔහුට ඔහුගේ ජීවත්වීමේ අජ්ථය සිහිපත් කර දීමට ඉවහල් වන ඒ පුද්ගලයාගේ අතීත ජීවිතවල සංවර්ධන සැලැස්ම නියෝජනය කරන සංකේතාත්මක රූපයෙකි. මේ ජීවිත මුදුාව නැතහොත් පෙන්න සමාන කොටස් තුනකට හෝ හතරකට බෙදා ඇති වකුයෙකි. මේ එක් එක් කොටසෙක එක්කෝ අතීත ජන්මයෙක දී ඒ ගිහෙයා ලබාගත් උනන්දුවක්, දක්නොවක් නැතහොත් ආත්ම ශක්තියක් දක්වන සංකේතයෙක් හෝ රූපයෙක් ඇතුළත් විය. නැතිනම් එයින් නව ම ඒ පුද්ගලයා විසින් ලබාගත යුතු ව ඇති ආත්ම ශක්තියක් හෝ දක්ෂතාවක් නියෝජනය කෙරෙයි. මේ මුදුා ගැන සිතීම නිසා ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ ඇතුළු ආත්මයෙහි සැඟැවී ඇති ශක්ති පිබිදෙයි. විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තියට තමාගේ ඇති සම්බන්ධතාව තේරුම් ගැනීමට ද එය වහල් වේ. විසි වැනි සියවසේ අන්තිමට කිසියම් කාලයෙක දී ඉ<mark>ජිප්තුවේ</mark> වාර්තා ශාලාව සොයා ගෙන විවෘත කළ විට මේ පොත්වලින් සමහරක් මතු චනු ඇතැයි තේසි කියා තිබේ.

එක් තරුණ ස්තියකට ඇ ඉජිප්තුවේ සෞන්දර්ය දේවායතනයේ කාර්ය තුනෙක යෙදී සිට් බව කියා තිබේ. භාවනාව සදහාත් රෝග සුවපත් කිරීම සදහාත් ශාරීරික ස්පන්දනය වැඩි කිරීමට යොදන ලද සංගීතය සැපයීමෙහි දී ශරීරාලංකාරය වැඩි කරන ආහාර වර්ග යෙදීමෙහි ද දන් විස්තර කළ ජිවිත මුදුා සැකැසීමෙහි ද ඕ යෙදී සිටියා ය. ඇයට සිරුර පුෂ්ටීමත් කරන්නියක් වශයෙන් හෝ සංගීතඥවරියක වශයෙන්

<sup>1.</sup> Nutritionist

හෝ මේ ජන්මයෙහි වෘත්තිය සාර්ථකත්වයක් ලබා ගත හැකි බව කියන ලදී. ආත්මයෙක ඉතිහාසය බලා ඒ ආත්මයේ ජීවිත පරමාර්ථ සංකේතාත්මක සැලැස්මෙක මාර්ගයෙන් දක්වීමට ඇට ඉජිප්තුවේ දී ඉවහල් වූ උත්තර විඤ්ඤාණයෙන් දනුත් භාවනා බලයෙන් තොරතුරු ඇද ගැනීමට හැකි බව තවදුරටත් කියා තිබේ. මේ තරුණීය ලැබුණු යෝජනා දෙක ම කියාවට නඟා තිබේ. ඇ සාර්ථක ලෙස සංගීතය තම වෘත්තිය කර ගෙන ඇත. ජීවිත මුදුාවට අවශා අංශ ඉවකර ගැනීමට තිබිය යුතු ශක්තිය ද ඇ භාවනා බලයෙන් වශා කර ගෙන ඇත. දනට ඇ මේ ශක්තිය භාවිත කරන්නේ වාණීජ ස්වරූපයෙකින් නො වේ.

ඇතැම් අයට රසායන විදහව, ජල විකිත්සාව නැතහොත් සංගීතය යන මෙයින් එකක් සමග විදපුත් චිකිත්සාව හදාළ යුතු යයි කර ඇති නියමයන්හි තුන්වන වර්ගයේ අමුතු වෘත්තියක් දක්නට ඇත. විදපුත් විකිත්සාව දනට ම අප සහපත්වයෙහි හොඳින් පැළපදියන් වී ඇති බව සතප ය. එහෙත් මිනිසුත් කීප දෙනකුට ම ඔවුන්ගේ අත්ලන්තියානු නැතහොත් ඉජිප්තියානු අද්දකීම පදනම කර ගෙන වෘත්තියක් වශයෙන් විදපත් විකිත්සාව නියම කොට ඇති නිසා එහි ඇති වැදගත්කම අමුතු එළියෙකින් දක්නට ලැබේ.

ති.පූ. 10,000 දී අත්ලන්තිසයේ මහා විපත් තුනින් අන්තිමට සිදු වූ විපත්ති කාලයේ දී, අත්ලන්තියානුවෝ බොහෝ දෙනෙක් ආරක්ෂව පතා ඉජිප්තුවට ගියන. ඔව්හු ඔවුන්ගේ දියුණු වූ විදහ හා කලා පිළිබඳ ඥානය ද එහි ගෙන ගියන. විවිධ හේතුන් නිසා ඔවුනට ඔවුන්ගේ මහා බල සහගේවය නැවන ඇති කර ගැනීමට නො හැකි වූ නමුත් ඔවුන්ගේ විදහවේ හේෂයෙක් ඉජිප්තියානු සංස්කෘතිය සමඟ මිශු විය. කිසියම ස්වරූපයෙක විදහුත් විකිත්සාවක් වෘත්තියක් ලෙස නියම කර ඇති හැම නිදසුනෙක ම සිත් අදනා පොදු ලක්ෂණයෙක් ඇත. ඒවායින් පැරැණියන්

අතර අති පුසිද්ධ වූ නමුත් නවීන සභාපත්වයට හොඳට ම අලුත් වූ කාර්ය ක්ෂේතුයෙක් යෝජනා කරනු ලැබේ. මේ විදහාවේ ඥානය ඉතිහාසයෙන් නැති වී ගොස් ඇති නමුත් ඒ කාලයේ ඉපැදී සිට ඒ ගැන වනප්ත වූ මිනිසුන්ගේ යට් සිතෙහි නිදී ගෙන පවතී.

අහස් ගමන. ඉලෙක්ටෝනික විදහව, ටෙලිවිෂනය, සම්මෝහ නිදුාව, පරචින්ත ඥානය, පරමාණු ශක්තිය යනාදිය කෙරෙහි හද ආශාවක් දක්නට ලැබුණු බොහෝ අවස්ථාවල දී ඊට හේතුව, ඒ පුද්ගලයා අන්ලන්තිසයේ ඒ වෘත්තියේ යෙදී සිටීම බව දක්නට ලැබී ඇත. කිසියම් වෘත්තියක් කෙරෙහි කද උනන්දුවක් හෝ උසස් සාර්ථකත්වයක් හෝ දක්නට ලැබෙන හැම නිදසුනෙක දී ම කිසියම් පූර්ව ජන්මයෙක දී හෝ වැඩි ගණනෙක දී යෙදී සිටි බව කියැවීම වලින් දක්නට ලැබේ යයි සාමානා නීතියක් සාදා ගත හැකි වී තිබේ.

"ඊට ආසන්න" යයි විශේෂ නොට කීම අවශ්ෂ වූයේ ඒ වෘත්තියේ ම පූර්වයෙන් ලැබූ අත්දකීමක් දක්නට නැති නිදසුන් කීපයක ම වර්තමානයේ සැලකිය යුතු සාර්ථකත්වයක් දක්නට ලැබෙන නිසා ය. නිදසුන් වශයෙන් එක් සාර්ථක ලේඛිකාවක් ශත හැකි ය. ඇගේ ලිපි ඇමෙරිකාවේ ඉතා ජනපුය ආදර්ශවත් වතිතා සශරාවල පළවෙයි. ඇගේ පූර්ව ජන්ම සතරෙක් දී ඇත. මෙයින් ලේඛනයට සම්ඛන්ධ වන්නේ එකෙක් පමණී. එය ද වෘත්ති ස්වරූපයෙන් නොවේ. ඒවා මෙසේ ය. මුල් එක ආදී ඇමෙරිකාවේ නිළියක හා සංචාරක පුදර්ශිකාවක¹ වශයෙනි. දෙවැන්න ඇන්ට්යෝවහි සිදුවීම අනෂ කුස්තියානිකාරයන්ට වාර්තා කළ කුස්තියානිකාරියක වශයෙනි. තෙවැන්න පලස්තීනයේ ශෘහපතිනි මවක ලෙස ය. සිව්වැන්න සෞන්දර්ය දේවායතනයේ ගුරුවරියක හා "ගෝබීලන්තයට" ගිය දූතිකාවක වශයෙනි.

<sup>1.</sup> Barnstormer

මේ වනිතාවගේ ලේඛන ශෛලිය සරල ය, සෘජු ය. පුංණවත් ය. කථාන්තර කියවන්නියක හා සින් ගන්නා වාර්තාකාරියක වශයෙන් ඇගේ ඇති සමර්ථකම, කියැවීමෙන් පවරා දෙන්නේ සංචාරක පුදර්ශිකාවක වශයෙන් ලැබූ අද්දකිම්වලට ය. මාතාදාරක සම්බන්ධතා පිළිබඳ ගැඹුරු දනීම පලස්තීන ජන්මයකට පැවරෙයි. ඇගේ අන්තර්ඥාන ශක්ති ඉජිප්තියානු ආන්ම භාවයට නැකම් කියයි. ඇන්වියෝව්හි වූ ඇගේ වාර්තා කටයුතු පිළිබඳ නියම ස්වභාවය පැහැදිලි කර නැත. ඇතැම් විට එය ලියුම් ලිවීමට සම්බන්ධ දෙයක් විය හැකි ය. ඇගේ කථාන්තර කීමේ වාමකම, සමහර විට ඒ අද්දකිමෙන් ඇති වූවා විය හැකි ය. එහෙන් ඒ ගැන කිසියම් අවුවා කිරීමෙක් කියැවීමවල නැත.

කියැවීම්වල සියලු පූර්ව ජීවිත දී නැති බව අපි සතා වශයෙන් ම දනිමු. ඒ නිසා ඒ ස්තුිය වෘත්තියෙන් ලේඛකාවක ව සිටියා දයි නො කිව හැකි ය. කෙසේ හෝ දී ඇති ජන්ම සතරට අනුව නිශ්චය කරන හොත් ඇගේ වීවිධ ලේඛන සමර්ථතා, වෙනස් වූ වෘත්ති සතරෙකින් ලැබී ඇතැයි ද ඇ ඒවා එක ම ලේඛන වෘත්තියකට ඒකාබද්ධ කළ පළමු වැනි අවස්ථාව මෙය යයි ද කිව හැකි ය.

තවත් බොහෝ නිදසුන්වලින් වෘත්තියක් වෙනස් කිරීම කිසිසේත් සාර්ථකත්වයට බාධාවක් නොවන බව නිශ්වය කළ හැකි ය. ඒ නව උතත්දුවට අදාළ හොද අතීත පදනමක් තිබේ නම්, එසේ වෘත්තිය වෙනස් කිරීම සාර්ථකත්වයට බාධාවෙක් නොවේ. නිදසුනෙක් ගතිමු, වියස අවුරුදු තිස් එකෙක විවාහක මිනිසෙක් වෛදා විදහව හැදෑරීමට තීන්දු කර ගත්තේ ය. ඔහුගේ පියා වෛදපවරයකු නිසා කුඩා කාලයේ දී ඔහුට ඒ සඳහා උනත්දුවත් ඉඩකඩත් ඇති විය හැකි ව තුබූ නමුත් ඔහු කුඩා කාලයේ දී වෙදා විදහව හදාරා නැත. ඒ කවර හෙයින් දැයි ඔහුගේ ලිපියෙන් පැහැදිලි නො වේ.

කේසිගෙන් කියැවීමක් ලබා ගත් ඔහුට මෙතරම් පුමාද වී වෛදස විදසාව හැදෑරීමට තීන්දු කිරීම නුවණට හුරු ද, එසින් පාර්ථකත්වයක් ලැබිය හැකි ද කියා දන ගැනීමට විශේෂයෙන් අවගා විය. කියැවීමෙන් ඔහුට ලැබුණේ මහත් ධෛර්යයෙකි. වෛදසවරයකු වීමේ විනිශ්චය පහළ වූයේ ඇමෙරිකානු විප්ලව කාලයේ දී බව පෙන්වා දෙන ලදී. එකල හේ හමුදාවේ පණිවිඩ කාරයෙකි. එහෙත් පෙනෙන අන්දමට, ඔහුගේ අනුකම්පක ස්වභාවයන් උපදෙස් දීමේ දක්ෂතාත් නිසා ඔහුගේ උසස් නිලධාරියා ඔහුට මිනිසුන් අතර ධෛර්යය නංවාලීමේ වැඩ කටයුතු කොවසක් බාර කර තිබේ. වෛදෂවරයකු වීමේ ආශාව පහළ වූයේ මේ කාලයේ ය. ඔහුට දක්නට ලැබුණු පීඩා පිළිබඳ ව ඔහු අනුකම්පාවෙන් පිරි ගිය බව පෙනේ. පීඩා නැති කිරීමට තමාට දනීමක් තිබුණා නම් හොද යයි හේ සිතුවේ ය.

ඔහු වර්තමානයෙහි තම පියා ලෙසින්, වෛදාවරයකු තෝරා ගත්තේ වෛදා වෘත්තියට බැසීම පහසු කර ගැනීමට බව දන ගන්නට ලැබීම සින් ගන්නාසුලු ය. එහෙත් වෛදා විදහාව හැදෑරීමට පමා කළ කාරණය පැහැදිලි නැත. ඇතැම් විට කල්තියා විවාහ වීම එහි හේතුව වන්නට ඇත. කිසියම් පූර්ව ජන්ම සම්බන්ධයක් නිසා තද කර්ම ශක්තියෙකින් ඒ තරුණියට ඇදී ගිය ඔහු අනෙක් ජීවිත කාර්ය අමතක කොට ඇ හා ආවාහ වන්නට ඇත. මේ තත්ත්වයට තවත් හේතු තිබෙන්නට පුළුවන. මෙහි ඇති වැදගත් කරුණ නම් ඔහු පළමු වරට බසින්නට අදහස් කළ වෘත්තියේ සාර්ථකත්වය කියැවීමෙන් සහතික කිරීමයි. කෙටියෙන් කියන හොත්, අතීත ජන්මවල දී වෘත්තීය දක්නො හට ගැනීම් පරිසෂා කොට බැලීමේ දී අද ඇති ඒ සමර්ථතා, අතීත ජන්ම එකෙක දී හෝ වැඩි-ගණනෙක දී ඒ වෘත්තියේ ම හෝ ඊට සම්බන්ධ වෘත්තිවල හෝ යෙදීම පදනම කොට ගෙන ඇති බව පෙනේ. උනන්දුවෙන් අනුගමනය කරන ව්නෝද කුීඩාවෙකින් බොහෝ විට අභීත ජන්මයෙක දී කරන

ලද වෘත්තියෙක් දක්වනු ලැබේ. අලුත් යයි පෙනෙන බොහෝ වෘත්ති සතහ වශයෙන් ම පැරැණි අත්ලන්තියානු හා ඉජිප්තියානු විදහ කලාවන්ගේ නැවත මතු වීම ය. ඇතැම් අය තම ආත්ම ඉතිහාසයෙහි පළමු වරට ඇතැම් නව වෘත්ති අනුගමනය කිරීමට උත්සාහ කරන බව පෙනේ. අතීතයෙහි ඒ පිළිබඳ උනන්දුවක් දියුණු කර තිබේ නම, දනට ම ඊට සම්බන්ධ දක්ෂනාත් වශා කොට තිබේ නම්, සාර්ථකත්වයට සම්පූර්ණයෙන් ම ඉඩ ඇත.

# 20

#### වාත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබද දර්ශනය

මත් සි ලිපි ගොනුවල ඇති වෘත්ති ඉතිහාසවලින් කල්පනාකාරී පරීක්ෂකයාගේ මනසෙහි නොයෙක් පුශ්ත මතු කරනු ලැබේ. පළමු කොට ම වෘත්තියෙක මූලාරම්භය පිළිබඳ ගැටලුව මතු වෙයි. මේ ගැටලුව දෙවියන් වහන්සේගෙන් ආත්මයේ පළමු පහළ වීම නෙක් ආපසු යන බොහෝ පුනර්ජන්මවාදීනට කරදරකාරී වූවෙකි. පළමුවෙන් ම එක් ආත්මයක් එක් වෘත්තියක් දෙසටත් තවත් ආත්මයක් වෙනත්, වෘත්තියක් දෙසටත් යොමු වන්නේ කවර හෙයින් ද ? මිනිසුන්ගේ ආත්ම මුල දී සමාන ව දිවෘත්වයෙන් පහළ වූවා නම් එකකු ගොවිතැන දෙසටත් තවකකු වෙළඳාම දෙසටත් තෙවැන්නකු ගෙදී විවීමටත් සතර වැන්නකු සංගීතයටත් පස් වැන්නකු ගණිතයටත් නැමෙන්නේ කවර හෙයින් ද ? මිනිසුන් විසින් තෝරා ගනු ලබන වනාපාරයන්ගේ විවිධත්වයට හේතු වන කිසියම් සියුම් පෞද්ගලිකත්ව අංශුවෙක් තිබේ ද ? එසේ තිබේ නම් ඒ පෞද්ගලිකත්වය නිශ්වය වන්නේ කිමෙකින් ද ?

කේසි ලිපිගොනුවලින් මේ පුශ්නයට පැහැදිලි පිළිතුරක් නො සැපයෙන නමුදු ඉබේට ම මතු වන වෙනත් පුශ්නයක් පිළිබදව නාප්තිදායක තොරතුරු රැසෙක් අපට ඒවායින් ලැබෙයි. ඒ පුශ්නය නම් පසු කාලයෙක දී ආන්මයකට වෘත්තියක් මාරු කරන්නට සිදු වන්නේ කවර හේතුවකින් ද යනු ය. එබදු බොහෝ මාරු කිරීම පිළිබඳ නිදසුන් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. අදාළ කරුණු පරීක්ෂා කර බැලීමේ දී ඒ මාරුවීම, පාර්ථනාව භා කර්ම නියාමය යන මූලික සාධක දෙකින් එකෙකින් විවරණය කළ හැකි බව පෙනී යයි.

ඉහත දෙන ලද නිදසුන් කීපයෙක ම පුාර්ථනාව, කර්මය තරමට ම පුබල වූ ශක්තියක් වී ඇති බව දක්නව ලැබිණි. කිසියම් දක්ෂතාවයක් හෝ ගුණයක් ඇති පුද්ගලයකු ආගුය කිරීම නිසා මිනිසකුට කිසියම් අලුත් දක්ෂතාවක් හෝ ගුණයක් පිළිබද ආගාවක් ඇති වන්නට පුළුවන. කේසි - කියැවීමවලට අනුව ඉගැන්වීමෙනුත් රෝගීන්ට හා පීඩිතයනට උපපාර කිරීමෙනුත් යේසුතුමා කළ මෙහෙය දුටු බොහෝ දෙනකුට බෝවීමෙකින් මෙන් එසේ කිරීමට නද ආශාවක් ඇති වී තිබේ. මේ පුාර්ථනාව නිසා අනුතුමයෙන් වූ ජීවිත කාල කිපයක් හිස්සේ ම ඒ පුද්ගලයන් ඉගැන්වීමේ හා සුවපත් කිරීමේ දක්පතා ලබා ගැනීමට යොමු වී හිබේ. ඇතැම් විට පණ ගත්වන පුද්ගලයකුගේ බලපෑමක් නැතිව ද මුල දී මේ පුාර්ථනාව ඇති වීමට ඉඩ තිබේ. පුද්ගලයකුට තමාට නැති සමර්ථතා අවගුව වන අවස්ථාවෙක දී ඇති වන නමාගේ අසරණකම පිළිබඳ කරදරකාරි හැඟීමක් නිසා ද එ**බඳු** පුාර්ථනා ඇති වේ. කෙසේ මතු වුණත් පුාර්ථනාව ආත්ම<mark>යේ</mark> මාර්ගය නිශ්වය කරන පුබල සාධකයක් වන බව පෙනේ. එය කුමයෙන් පුබල වෙමින් වැඩි වැඩියෙන් නිශ්චිත රූපයක් භා දිගාවක් ගන්නට වෙයි. අවසානයේ දී සුදුසු මාපියන් හා පරිසරයක් තෝරා ගෙන ආක්මය තම ස්වභාවයේ නව අංශයන් සම්පූර්ණ කර ගැනීමට පටන් ගනී.

අැතුළට නැමුණකු සම්පූර්ණයෙන් පිටනට නැමුණකු වීම සදහා ජිවිත කාල කිපයක් ගත විය හැකි බව අපි දුට්මු. එමෙන් පාර්ථනා බලයෙන් එක් වෘත්තීය දක්ෂතාවෙක සිට තවත් වෘත්තීය දක්ෂතාවෙක සිට තවත් වෘත්තීය දක්ෂතාවයකට සම්පූර්ණයෙන් මාරු වන්නට ජීවිත කාල කිපයක් ගත වන්නට පුළුවන. මේ අනුමානය සතා නම් එය, තමන් තම වෘත්තියෙහි මධ්‍යම පුමාණ දක්ෂතාවෙකින් යුතු යයි සිතෙන බොහෝ දෙනකුට ධෛර්යයට හේතු වනු ඇත. ඇතැම් විට අනසයන්ගේ අතිශුෂ්ඨත්වය සමග සසඳන විට පෙනෙන තමන්ගේ මධ්‍යම පුමාණස්වයට හේතුව, ඒ තමාගේ පුයන්නය නුපුරුදු වූ විෂයයෙක කරන ලද පළමුවැනි නැති නම් දෙවැනි පුයත්නය වීම ය.

පුාර්ථනාව හැරුණු විට කර්මය ද වෘත්තිය වෙනස් කිරීමෙහි ලා පුධාන සාධකයක් බව පෙනේ. කායික වශයෙන් කොරකු බවට පත් කරන කර්මයෙක පැසීම දියුණුවට බාධාවක් වන බව පැහැදිලි ය. ජන්ම කිපයෙක දීම නැට්ටුවකු වශයෙන් වූ වරිකයක්, කොර වීම නිසා වෙනස් කර ගන්නට සිදු වේ. එක් වෘත්තියෙක පුකාශනයට බාධා කරන එබඳු ආබාධයක් නිසා වෙනත් එකකට මාරුවීම අවශා වෙයි. බොහෝ විට මෙය සිදු වන්නේ දීර්භ කාලයක් තිස්සේ වැළැලී තිබූ ශක්තියක් මතු කරමිනි.

පස්වන පරිච්ඡේදයෙහි විස්තර කරන ලද තුනටියේ කාශයෙන් කොර වූ දරියගේ කථාව එබඳු එක් නිදසුනෙකි. ඕ රෝගයෙන් පසු ව දීර්ඝ කාලයක් හිස්සේ, සමාජයට පුයෝජනවත් වීමට කවර වෘත්තියක් අනුගමනය කළ යුතු දයි සිනමින් සිටියාය. ඇව විණා චාදනය උගන්නට කියා තිබේ. අතීත ඉජිප්තියානු ජන්මයෙක දී ඈ තත් ඇති උපකරණ පිළිබඳ විශේෂඥත්වයක් ලබා සිටි හෙයින් ඒ පිළිබඳ සහජ දක්ෂතාවෙක් ඇතැයි ද කියන ලදී. උපදේශය අනුගමනය කළ ඇට ඒ පිළිබඳ හොඳ

දක්ෂතාවක් ඇති බව වැටැහි ගියේ ය. එහෙත් ඊට පෙර ඒ අදහස කවදා වත් ඈට ඇති වී නො තිබිණි. එතැන් සිට ඇය ඇගේ සහෝදරියත් සමග සංගීත පුදර්ශන ගණනාවක් ම පවත්වා ඇත. ඈ එයින් කීර්තියක් ලබා නැති නමුත් සැපවත් ව උනන්දුවෙන් යෙදෙත හැකි වෘත්තියක් සොයා ගෙන ඇත. ඈ ආසන්න පූර්ව ජීවිත ගත කොට ඇත්තේ වෙනත් වෘත්ති වලය. මෙසේ මෙහි දී කායික කර්ම විපාකයෙකින් එක් වෘත්තියක් වෙනස් වී වෙනත් එකක් ආරම්භ වී ඇති බව පැහැදිලි ය.

පැන නගින තවත් පුශ්නයෙක් ඇත. ආත්මයෙක (මේ ගුහ මණ්ඩලය සම්බන්ධ ව) පූර්ණ පරිණාමය සඳහා වෘත්ති කීයෙක අත්දකීම ලැබිය යුතු ද ? හොද දියුණුවක් ලබා ගැනීමට හැම ආත්මයක් ම විෂය ගණනාවෙක කටයුතු කර හිබිය යුතු බව පැහැදිලි ය. යන්නු විදසාව, වෛදා ගාස්තුය හා සමාජ විදසාව යනාදිය කෙරෙහි කිසිම දනීමක් නැති ව කලා පිළිබඳ පරතෙරට පැමිණීමෙකින් පමණක් ආත්මයකට මේ සෞර්ය ගුහ මණ්ඩලයෙන් උපාධියක් ලබා ගත හැකි බවෙක් කිසිසේත් නො පෙනේ. ලෝක පාලක මණ්ඩලයට මේ හැම විෂයෙකින්ම සම්මාන සාමාර්ථපය අවශා වන බව පෙනේ. මෙතරම විශාල ශිෂා සමූහයකට අවශා පාඨ මාලා, කවර පාඨමාලා පරිපාටියෙකින් සකස් කර දෙනු ලැබේ ද යනු වෙනත් පුශ්නයෙකි.

මූලික සැලැස්ම කුමක් වුවන් අඩු තරමින් මෙපමණෙක් පැහැදිලි බව පෙනේ. බොහෝ අවස්ථාවල දී වෘත්තිය පිළිබඳව, පැන නගින පුශ්න හා ආධාසත්මික පුශ්න අතර ආසන්න සම්බන්ධයෙක් ඇත. මෙයින් කියැවෙන්නේ බොහෝ අවස්ථාවලදී වෘත්තිය දුෂ්කරනාව සකස් කර ගන යුතු ව ඇති වරින දෝෂ්යකට අනුකූල වන බවයි. හනළිස් අට හැවිරිදී අවිවාහකයකු පිළිබඳ නිදසුන මේ කාරණයට අදාළ ය. පුද්ගල

දුෂ්කරතා කොටසක් නිසා, වතු ඒජන්ත කෙනකු වශයෙන් වූ තමාගේ වෘත්තිය එන්න එන්න ම නීරස වන බව ඔහුට දනී ශියේ ය. වෘත්තියේ කවර වෙනසක් කළ යුතු දයි දන ගැනීම සඳහා ඔහු කේසිගෙන් කියැවීමක් ලබා ගත්තේ ය. එහි දී ඔහු පූර්ව ජන්මයේ දී තද ආඥාදායක ගුරුවරයකු ව සිටි බව කියන ලදී. ඒ ජන්මයේ තිබුණු ගොරෝසු තද ගතිය මේ ජන්මයට අවුත් සාමාජික වෙනස්කම් ඇති කර ගැනීමට අපහසු චීමේ පදනම වී තිබේ. වර්තමාන වෘත්තිය අපහසු එකක් වූවත් එහි ම රැදී සිටින්නට යයි ඔහුට උපදෙස් දී ඇත. "මේ වෘත්තිය හැම විට ම ලෙහෙසි නැතත් ඔබට මෙහි දී අවශා වූ පාඩමක් ඉගෙන ගන්නට ලැබේ."

කියවන විට වොල්ස්ටෝයිගේ කියමනක් සිහියට නංවන නිදසුන් රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ඒවිතයෙක වටාපිටාව බොහෝ දුරට ගොඩනැගිල්ලෙක පලංචියට සමාන යයි ටොල්ස්ටෝයි කියා ඇත. මේ ලෑලි තට්ටුවේ ඇති එක ම පුයෝජනය ඇතුළතින් ගොඩනැගීමේ කාර්යය කර ගෙන යෑමට ඉවහල් වන බාහිර සැකිල්ලක් වීමයි. මේ බාහිර අච්චුවට ම අයත් වූ අවසාන වැදගත් කමෙක් හෝ ස්ථිරත්වයෙක් හෝ නැත. ගොඩනැගිල්ල නිමා වූ වනා ම පලංචිය ගළවනු ලැබේ.' මේ එළියෙන් වෘත්ති තේරුම් ගැනීමට ඉඩ තිබේ. වෘත්තිය මිනිසාගේ ආධ්‍යාත්මික සංවර්ධනයේ එක් අංශයක් හැඩ ගස්වන අච්චුව ලෙස සැලකිය හැකි ය.

අනෙක් අතට, වෘත්තිය, කිසියම් ගුණ ධර්මයෙක සංවර්ධනයට අනුකූල නොවී සිටින අවස්ථා ද ඇත. ඇතැම් විට වෘත්ති, ආත්මය විසින් නම ආධිපතයය යටතට ගත යුතු ම වූ භෞතික ක්ෂේතු ලෙස ද සිටී. මේ එක් එක් වයාපාර

 <sup>&</sup>quot;කුල්ලූපමං චෝ භික්ඛවේ ධම්මං දේපෙස්සාමි, නිත්ථරණත්ථාය, නෝ ගහණත්ථාය" ධර්මය ද සසරින් එතර වීමට මිස අල්ලා ගැනීමට නො වේ.

ක්ෂේතුයෙක දී මිනිසා භෞතික ලෝකයේ එක් කොටසක් තේරුම් ගන්නටත් තමා යටහට ගන්නටත් උගනි. සම තේන්දික මණ්ඩල සමූහයෙකින් එක් මණ්ඩලයෙක දී ජීවිතයේ මූලධර්ම පුකාශයට පත් වන සැවී තේරුම් ගැනීමටත් ඒවා සමග කටයුතු කිරීමටත් උගනි. ඇතැම් විට චෛද්‍ය විද්‍යාව, සංගීතය, කෘෂිකර්මය හෝ කලාව පිළිබඳ වූ මේ ආධිපත්‍ය අවසානයේ දී දේවියන් වහන්සේ සමග සම මැවුම්කරුවකු වීම සඳහා අවශාවේය හැකි ය. උන්වහන්සේ සමවෘත්තිකයා ගුද්ධ යා බලධාරි ආත්මය යා අහිසෙක යා හස්වර යා මෛලි සහගත යා ප්‍යාගනයේ නිර්මාපක කේන්දුය යා තමන් වහන්සේ විසින් ම ආකෘතික්, ජීවිතත්, ලෝකත් මැවීමට සමර්ථ ය.

විශ්වය පිළිබඳ පාථුල දර්ශනයෙකින් සිත් කිති කැවෙයි. එහෙත් දෛනික ජීවීතයේ පැහැදිලි අවදානම්වලට හැරෙන විට අපට පහත දක්වෙන පායෝගික පුග්නයට මුහුණ දීමට සිදු වේ. තම වෘත්තීය අතීතය නො දන්නා වූ ද ජීවිතයේ පුඩාන අාධනාත්මික පාඩම පිළිබඳ අභිඥා ඥානයක් නැත්තා වූ ද අය නැණවත් ලෙස වෘත්තියක් තෝරා ගත්තේ කෙසේ ද ? වෘත්තීන් පිළිබඳ උනන්දුවක් තුබූ එක් පුද්ගලයෙක් වරක් කේසිගෙන් මේ විෂය පිළිබඳ පරීක්ෂණ කියැවීමක් ඉල්ලා සිටියේ ය. අතීත ජන්ම නිශ්චිත ව දන ගන්නට නැති පුද්ගලයනට වෘත්තීය උපදේශ දීම සදහා ඔවුන්ගේ අතිත ජීවිත වේගයන් නිවැරැදි ව **යසායා ගැනීමට ඉවහල් වන මනෝවිද**ශාත්මක පරීක්ෂණයක් සාදා ගත හැකි ද යන පුශ්නය අසන ලදී. උත්තරයෙන් දක්වුණේ ජොා්තිශ්ශාස්තීය සටහනක්, බොහෝ අවස්ථාවල දී උපකාර විය හැකි බව ය. එහෙත් අද භාවිත වන ජෙන්තිශ්ශාස්තුය මේ ශාස්තුයේ දී සැලකිල්ලට ගත යුතු වූ පූර්ව ජන්මවලට අයත් වන මේ පොළෝ කලයෙහි සිදු වූ පූර්ව ජන්මයන් ගණනට

ගන්නේ නැති නිසා' ලබා ගත හැකි තොරතුරු සම්පූර්ණයෙන් විශ්වාස කළ නො හැකි ය. කියැවීම මෙසේ ය; "බොහෝ මිනිසුන් සම්බන්ධයෙන් ඔවුන්ගේ යෝගය වෘත්තිය, මේ පොළෝකලයෙහි සිදු වූ ජන්මයන්හි දී වූ ජෙස්හිශ්ශාස්තිය වේගයන්ගෙන් ඔවුන් විසින් කරන ලද දේ මත රැඳි ඇත. ඇතැම් විට එය කේන්දුය සමග ගැළැපෙයි; ඇතැම් විට අර්ධ වගයෙන් ගැළපෙයි; ඇතැම් අවස්ථාවල දී සම්පූර්ණයෙන් ඊට පටහැණි ය. එසේ වන්නේ මේ පොළෝ කලයෙහි දී සිදු කරන ලද කර්ම නිසා ය."

බෙහෙවින් සිත් ගන්නා තොරතුරෙකි මේ. මෙය බරපතළ ලෙස ගණන් ගත හොත් ජෙන්තිශ්ගාස්තුයේ තව ම සොයාගෙන නැති අංශ පිළිබඳ සඵල පරිකෘණයකට හේතු විය හැකි ය. එහෙත් මේ අංශ සලකුණු කර ගන්නා තෙක් මූලික ගැටලුව නො විසඳි සිටි. පුද්ගලයන්ගේ අතිත ජන්ම දූන ගැනීමට අහිඥා දොනයක් නැත්නම් අපට ඔවුන්ගේ සැගවී ඇති දක්ෂතාවලට අනුව ඔවුනට උචිත වෘත්ති නෝරා දීමට පුළුවන් කමෙක් නැත.

වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ වල්මන්වීම අතිශයින් ම සුලබ ය. කෙසේ හෝ මේ අව්නිශ්චිතත්වයෙහි ද අධ්‍යාපතික වූ පරමාර්ථයක් තිබෙනවා විය හැකි ය. ජීවිතයේ හා කාර්යවල අර්ථය භොදින් පරික්ෂා කිරීම සඳහාත් අනායෙන් සම්බන්ධයෙන් තමාගෙන් ඉටුවිය යුතු අර්ථය පිළිබඳ වඩා ආධ්‍යාත්මික වූ අවබෝධයක් ලබා ගැනීම සඳහාත් ඒ වල්මන් වීම අවශ්‍ය බව

<sup>1.</sup> මේ පරිවර්තකයනට පස්සේතිමේසේනුය ගැන දකිමෙක් නැත. එහෙත් මේහි දී පැටහෙන පරිදි විවරණයක් කිරීම සුදුසු යයි සිතේ. කේන්දුගත සුහයන්ගේ පිහිටිමෙන් දක්වනු ලබන්නේ ඒ හුගයාගේ නමින් හැදින්වෙන භූමියෙක සිදු . වූ පූර්ව ජන්මවල දී සිදු කරන ලද කර්ම මේ ආත්ම භාවයේ දී පල දෙන අයුරු ය. රාහු සේතු දෙදෙනාගේ පිහිටීමෙන් දක්වෙනවා ඇත්තේ පෙර මේ පොළෝනලයෙහි සිදු කරන ලද කර්ම මේ ආත්මයේ දී විපාක දේන අයුරු විය යුතු ය. වටහිර ජෙන්තිස්තාස්තුය රාහු කේතු දෙදෙනා ගණනට නොගනී. වගෙයින් ඒ පෙනතිස්තාස්තුයට කලින් පොළෝනලයෙහි දී සිදු කරන ලද කර්ම මේ ජිවිතයට බලපාන අයුරු නොපෙනෙයි.

පෙනේ. ඇතැම් පුද්ගලයන් කල්තියා ම පුතාශයට පත් විය යුතු තරමට පැහැදිලි වෘත්තීය අර්ථයක් ඇති ව මෙලොවට එන අතර තවත් සමහර අය මාරුවීම අවස්ථාවෙක සිටිනවා විය හැකි ය. මේ අවස්ථාවේ දී අවශා වන්නේ අදහස් සකස් කර ගැනීමයි. ඒ නිසා ඒ පුද්ගලයන්, සැකයෙන් හා මුළාවෙන් යුතු කාල පරිච්ඡේදයක් ඉක්මවිය යුතු ය. පැහැදිලිකම හා ශක්තිය ලබා ගැනීමට පෙර හැම විට ම මේ කාල පරිච්ඡේද පසු කළ යුතු ව ඇත. මේ පිළිබඳ කේසි කියැවීම පැහැදිලි නැති නමුත් ඇති හැම සාක්කියකට ම අනුව බලන විට වෘත්තීන් සම්බන්ධයෙන් ඇති වන වල්කේවීම පිළිබඳ මේ විවරණය හොඳට ම පිළිගත හැකි බව පෙනේ.

කෙසේ හෝ කේසි කියැවීමවලින් ලබා ගත හැකි තොරතුරුවල එක් පැත්තෙකින් ස්ථීර වටිනාකමෙක් ඇත. එසින් මනෝවිදහත්මක පරීක්ෂණ සඳහා අලුත් දිශාත් වෘත්තීය පුශ්තයට ළඟා වීමට සුදුසු අලුත් ආකල්පත් යෝජනා කරනු ලැබේ. කවුරුදෝ කෙතෙක් අයිරිශ් ජාතිකයකුගෙන් වයලින් වාදනය කරන්නට දන්නවා දයි ඇසූහ. "මා දන්නේ නෑ. මෘ කිසි දිනෙක වත් එය කරන්නට උත්සාහ කර නෑ." යනු ඔහුගේ පිළිතුර විය. මේ හදිසි පිළිතුර පෙනෙන නරමට නාසාජනක නො වේ. මේ පිළිතුර දෙන ලද්දේ නුගත් ශුද්ධ බුද්ධියෙනි. එහෙත් කේසි කියැවීම හදාරන විට, අසංඥ පුඥාවේ පෙරා ගත් සාරය එහි අඩංගු බව පෙනි යයි. එසේ කියන්නේ කිසි ම මිනිසකු තම යටී සිතේ භාණ්ඩාගාරයෙහි සැඟවී තිබෙන්නේ කවර ශක්ති දයි නො දන්නා නිසා ය.

රටේ හැම තැන ම ඇති බැංකුවල, ඉතිරි කිරීමේ ගිණුම් අයිතිකරුවන් විසින්, අමතක කරනු ලද ඩොලර් කෝටි ගණනක් තිබීම පුදුම සිද්ධියෙකි. මේ ගිණුම්, කිසියම් කාලපරිච්ඡේදයක් නිෂ්කීය ව තිබුණායින් පසු ව බැංකු නිලධාරිහු, තැන්පත් කරුවන්ගේ අවසාන ලිපිනවල මාර්ගයෙන් ඔවුන් සොයා ගැනීමට උත්සාහ ගනිති. මේ උත්සාහය වනර්ථ වුවහොත් බැංකුවට සිදු වන්නේ තැත්පත් කිරීමේ පුමාණය උදාසීන ලෙජරයෙක් තිබීමටය. විශේෂයෙන් ම නරක පුසිද්ධියක් ඇති වීමට තරම් මුදල් පිළිබඳ උනන්දුවෙකින් යුතු මිනිසුන් ඇති ජාතියෙක මෙබඳු සිද්ධියක් තිබීම පුදුම විය යුතු තරම් දෙයෙකි. එහෙත් එය සතන සිද්ධියෙකි. මේ උදාසීන ගිණුම්වලින් දක්වෙන්නේ මිනිසකුගේ ජීවිත තත්ත්වයට සම කළ හැකි නත්ත්වයක් බව පෙනේ.

කිසියම් ශක්තියක් හෝ දක්ෂතාවක් ස්මරණයේ අසංඥ කාමරවල බොහෝ කාලයක් අමතකව මෙන් තිබුණු බව පෙනෙන නිදසුන් රාශියෙක් කේසි ලිපි ගොනුවල ඇත. ඒ ශක්තිය කෙරෙහි පුද්ගලයාගේ අවධානය යොමු කර වන්නට කියැවීම වහල් වී තිබේ. එය පුබුදු කිරීමට පුද්ගලයා විසින් ගන්නා ලද උත්සාහය පුදුම විය යුතු තරම් නිදසුන් ගණනෙකදී නියම වෘත්තීය දක්ෂතාවක් ඇති කිරීමට සමර්ථ වී තිබේ. මෙසේ පහසුවෙන් වෘත්තියකට බසින්නට පුළුවන් වීම ඒ වෘත්ති පිළිබඳ අතීත පළපුරුද්දක් තුබු බව මප්පු කරන සාධකයෙකි. අපේ යටි සිතෙහි ඉතිරි වූ ශක්තියෙක් ඇත්තේ යයි දන ගත් විට අපට ඇති වන හැඟීම අප කුඩා කල සිටි නගරයෙහි අමතක වී ගිය ඉතිරි කිරීම් ගිණුමෙක් ඇතැයි දන ගත් විට ඇති වන හැඟීමට සමාන ය. සාමානෳ කුමයෙකින් නමුදු මෙය පුයෝජනවත් අදහසෙකි. කෙසේ හෝ වෘත්තියක් තෝරා ගැනීම පුයෝජනවත් වීමට නම් ඒ නොරතුරු බොහෝ දුර නිශ්චිත විය යුතු ය. කේසිගේ අභිඥා ඥානය වැනි ඥානයෙකින් අපට පුයෝජන ගත හැකි නම අපි භාගය සම්පන්න වෙමු. එසේ නැති නම් කවර ක්ෂේතුයන්හි අපගේ පූර්ව සමර්ථතා තැන්පත්ව ඇද්දැයි සොයා ගැනීමට යෝජනාවේ, සම්මෝහනිදාවේ නැතහොත්

<sup>1.</sup> A dormant ledger.

භාවනාවේ මාර්ගයෙන් මනසේ වඩා ගැඹුරින් ඇති තට්ටුවලින් අපට තොරතුරු ඇද ගන හැකි විය යුතු ය.

දූත ගන්නට ලැබී නැති ශක්තීන් සොයා දූනගැනීමට ඇති තවත් කුමයෙක් නම් විනෝද කියා අනුගමනයයි. බො<mark>හෝ</mark> වීට තද උනන්දුවක් ඇති වන්නේ අතීත ජීවිතයෙක වනපාරයක් නිසා ය. ස්පාඤ්ඤ දේවලට තද ආශාවක් තිබීමෙන් ස්පාකද්කැයේ සිදු වූ පූර්ව ජන්මයෙක් ඇගවෙයි. විනයේ සිදු වූ පුර්ව ජන්මයක් නිසා චීන දේවලට තදින් ආශා කරනවා චීය හැකි ය, ස්පාඤ්ඤ භාෂාව හදාරන පන්තියෙක මාර්ගයෙන් හෝ චීනය පිළිබඳ කථා මාලාවෙක් මාර්ගයෙන් හෝ එබඳු උනන්දු වගා කිරීමෙන් අසංඥ ස්මරණය කැළැඹී ඒ ජන්මවලදී ලබාගත් ශක්ති පුබුදු විය හැකි ය. ඒ තිසා අපට ඒ පූර්ව ජන්මයෙහි අප හා සම්බන්ධකම් තුබූ මිනිසුන් ආහුය කරන්නටද ලැබේ. ඒ අයගේත් අපේත් පූර්ව ජන්මයෙහි පැමිණි පොදු උනන්දු තිබිග හැකි ය. වැඩිපුර අපේ ජීවිත මාර්ග වෙනස් වන්නේ මිනිසුන් නිසා ය. අප සමඟ පැරැණි කර්ම සම්බන්ධතා ඇති මිනිසුන් ආශුය කරන්නට ලැබීමෙන් එසේ නුණා නම් සම්පූර්ණයෙන්ම අපෙන් වැසී තිබිය හැකි වනපාර ක්ෂේතු විවෘත වීමෙන් අපේ ජීවිත සම්පූර්ණයෙන් වෙනස් වී යයි.

වෘත්තියක් තෝරා ගැනීම පිළිබඳ මුළාව දක්ෂනා අඩුකම නිසා පමණක් නො ව වැඩිකම නිසා ද ඇති වේ. ඇතැම් පුද්ගලයන් නොයෙක් ජන්මවල දී නොයෙක් වනපාරවල තදින් යෙදීම නිසා කොතෙක් විවිධ දක්ෂතා ඇති කරගෙන තිබේ ද යතහොත් ඔවුන් ඒ එක එකට ඉරි ගොස් ඇති සේ ය. බොහෝ තරුණ තරුණියෝ ඔවුනට කොතෙක් විවිධ දක්ෂතා තිබුණත් නීන්දුවක් හා ඉලක්කයක් නැති කමින් දුක් විදිති.

වෘත්තියක් තෝරා ගැනීමේදී පළමු වැනි තර්කානුකූල පියවර වන්නේ තමාගේ ශක්ති ථිකක් වුවත්, ඒවායේ ලැයිස්තුවක් ගැනීම ය. ඊළඟට පුබල ම ඒවායින් එකක් තෝරාගත යුතු ය. මිනිස් දස්කම් මැනීමට නිවැරදි මැතීම් කුම සොයා ගෙන ඇත. මනෝ විදහඥයන්ගේ බුද්ධිමත් උත්තරයත් මෙයයි. කේසි කියැවීම එබඳු කරුණුවල දී ගණිත ශාස්තුීය නිශ්චිතත්වයෙකින් නො කියන නමුදු වෘත්ති පිළිබඳ මනෝවිදහඥයන්ගේ මතය පිළිගනී, පුද්ගලයාගේ කැපී පෙනෙන සමර්ථකම් කේසි කියැවීම්වලින් පැහැදිලි ව දක්වනු ලැබේ.

කෙසේ හෝ වෘත්තිය පිළිබද නිශ්චිතත්වයක් නැති කල්හිද විශේෂ අවවාදයක් අවශා බව පෙනී ශිය අවස්ථාවල දී ද කරන ලද කියැවීමවලින් වෘත්ති තෝරා ගැනීමේ දර්ශන පැහැදිලි වෙයි. අදහස් තුනක් නිතර නිතර කියැවෙන නිසා ඒවා මේ දර්ශනයේ සාරය වශයෙන් සැලැකිය හැකි ය. පළමුවැනි අදහස මෙයයි. "ඔබේ පාර්ථනීය ආදර්ශය හෙවත් අභාන්තර ජීවිතයේ ඉලක්කය නිශ්චය කර ගෙන එය ඉටු කර ගන්නට උත්සාහ කරන්න."

පුාර්ථනිය වූ ආදර්ශ පැහැදිලි කර ගැනීම, සකස් වීම පිළිබඳ මුළු කේසි දර්ශනයේ ම ඇති වැදගත් අංශයෙකි. වෘත්ති පිළිබඳ මාර්ග දේශකයා තමා ම නම් එය විශේෂයෙන් ම වැදගත් වෙයි. පුාර්ථනිය වූ ආදර්ශ පිළිබඳ ව පැහැදිලි අදහස් ඇති කර ගත යුතු යැයි කියැවීම්වලින් අවධාරණය කරනු ලැබේ. සිතීමට උපකාරයක් වශයෙන් කඩදාසි කැබැල්ලක් ගෙන කායික, මානසික හා ආධාරක්මක යන ශීර්ෂ තුන ලියා ඒ හිරු යටින් ඒ ඒ කොටසට අයත් තමාගේ උසස් ම ඉලක්කය ලියන්නට යයි තිතර නිතර යෝජනා කර ඇත.

කරුණට අදාළ උද්ධෘත කීපයෙක් මෙහි, ඇත:

"ඔබත් ඔබේ පුාර්ථනීය වූ ආදර්ශන් විගුහ කරන විට සිතීම හිතෙන් ම කර ගෙන යන්නේ නැති ව කඩදාසියෙක ලියන්න. 'කායික' යනු ලියා ඉරක් ඇද 'මානසික' යනු ලියා ඉරක් ඇද 'ආධාාත්මික' යනු ලියන්න. ආධානත්මික යන්නෙන් පටන් ගෙන (සිතෙහි ඇති හැම දෙයක් ම පළමු වෙන් ආධානත්මික සංකල්පයෙන් පැමිණිය යුතු හෙයිනි.) එක එක යටින් පුාර්ථනීය වූ ආදර්ශය පිළිබඳ ඔබගේ සංකල්පය ලියන්න. ආධානත්මික යන්න යටින් ඔබට ඔබේ ආධානත්මික වූ ආදර්ශය පෙන්නුම් කරන සේසුස්, බුදුහු, විඤ්ඤාණය, භෞතිකය, භා දෙවියන් වහන්සේ යන කොයි වචනය වුවත් ලියන්න.

ඊළඟට ඔබ සම්බන්ධයෙන් හෝ ඔබේ ගෘහය, මිතුයන්, අසල් වැසියන්, සතුරන්, දේපොළ හා තන්ත්වයන් සම්බන්ධයෙන් හෝ ඔබේ ආධාගත්මික සංකල්පයෙන් ඇති වන ඔබේ පුාර්ථනීය වූ මානසික ආකල්පය, මානසික ශීර්ෂය යටින් ලියන්න.

ඊළඟට ඔබේ භෞතික ආදර්ශය කිමෙක් ද?.....මේ කුමයට පුද්ගලයෙක් තමා විගුහ කරයි. ඊළඟට ඔබ ලබා ඇති දනීම පුයෝජනයට ගන්න බලන්න.

මුලට ම කළ යුතු ව ඇත්තේ ඔබේ පුාර්ථනීය වූ ආදර්ශ නිශ්වය කර ලියා ගැනීමයි. ඊළඟට ඔබේ ම පින්තූරය අඳින්න. ඔබ හොඳ ඉන්ජිනේරුවෙකි. ඔබට අන් දේවල පින්තූර හොඳට ඇන්ද හැකි ය. කවදා හෝ ඔබ ඔබේ ම පින්තූරය අඳින්නට උත්සාහ ගෙන තිබේ ද ? ඔබ කෙබදු වන්නට කැමැති ද යන්නෙන් නැත හොත් යම් බඳු යයි අනසයන් හිතනවාට කැමැති දෙයින් කෙතෙක් දුරට ඔබ හරියට ම මැනෙනවා ද ? ඔබේ මානසික ආදර්ශය කිමෙක් ද ? භෞතික මට්ටමෙහි දී මනස ගොඩනැගිලිකරු බව මතක තබා ගන්න."

කොටින් කියන හොත් අපගේ පුාර්ථනීය වූ පරමාර්ථ විවිධ විය හැකි නමුත් නියම ආත්ම සමාධිය හා ආත්ම මාර්ගදේශකත්වය ලබා ගත හැක්කේ පරමාර්ථයන් පිළිබඳ පැහැදිලි අදහස් ඇති කර ගැනීමෙන් බව කියැවීමෙන් පිළිගනු ලැබේ. මේ සංකල්පතා ක්ෂේතුයෙන් අපේ වෘත්ති තේරීම් මතු විය යුතු ය.

වෘත්ති තේරීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ශනයේ ඇති දෙවන අදහස මෙයයි; අනාසයනට සේවය කිරීමට උත්සාහ කරන්න. අන්තිමට වෘත්තියක් තෝරා ගන්නා විට හැම දෙනකුගේ ම මාර්ගදේශක මූල ධර්මය විය යුත්තේ මා ඉතා හොඳින් මනුෂහ වර්ගයාට සේවය කරන්නේ කෙසේ ද යනු ය. අවසාන වශයෙන් අප දෙස ම අප බැලිය යුත්තේ ශර්රයේ සෛල දෙස බලන්නාක් මෙනි. අප විසින් සිතිය යුත්තේ කලහකාරී රාජනයක් ගැන නො ව සහයෝගි සමස්ත මනුෂෘ පුණව ගැන ය. "අනාසයනට සේවය කිරීම දෙවියන් වහන්සේට කරන උසස් ම සේවයයි." යනු කියැවීම වලින් නිතර නිතර එන කියමනෙකි. "ඔබ අතර සිටින ගුෂ්ඨ ම පුද්ගලයා සියලු දෙනාගේ ම සේවකයාය." යනු තවත් එබඳු කියමනෙකි.

අපගේ සියලු තාවකාලික අර්ථයන්ගේ පරමාර්ථය විය යුත්තේ මෙය යයි කියැවීම්වලින් සලකනු ලැබේ. මේ බව පහත එන කියමනින් පැහැදිලි ව දක්නට ලැබේ.

"පුාර්ථනීය ආදර්ශ ඇත්තේ එකෙකි. එය නම් (බොහෝ නම් වලින් කථා කරනු ලබන) විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිය, ඔබේ පුාර්ථනීය ආදර්ශය කර ගැනීමයි." ඔබගේ ශරීරයත් මනසත් ආත්මයත් ඒ ශක්තියටත් සහෝදර මතුෂායනටත් සේවය කිරීම සඳහා කියාකාරී ශක්තියක් කර ගැනීමයි."

මේ මතයෙහි අවශාශයන් ම ගැබ් වී ඇති අදහසෙක් තම් ආර්ථික සුරක්ෂිතත්වය, කි්ර්තිය හා ලෞකික සාර්ථකත්වය යන මේවා සේවා පරමාර්ථයට දෙවැනි විය යුතු බව ය. ඒවා ගොනා පසු පස යන රියසක මෙන් මේ අර්ථය පසු පස යා යුතුය. බොහෝ දස්කම් තුබූ දහතුන් හැවිරිදි ළමයෙක් ඒවායින්

බෞද්ධයන් කියන්තේ එය අනුපාද පරිතිබ්බානය වන බවයි.

එකක් තෝරා ගැනීමට අවශා වී "මගේ වැඩිහිටි ජීවිතයේ දී ආර්ථික වශයෙන් විශාල ම සාර්ථකත්වය ලබා ගැනීම සඳහා මාගේ දස්කම්වලින් කුමක් අනුගමනය කළ යුතු ද" යි ඇසුවේය, ඔහුට මෙසේ කියන ලදී. "ආර්ථික අංශය අමනක කරන්න, ලෝකය ජීවත් වීම සඳහා වඩා සුදුසු බිමක් කිරීමට ඔබට කළ හැකි ලොකු ම සේවය ගැන සලකන්න. කවදාවත් ශුමය හුදු ආර්ථික කරුණු තකා වියදම් කරන්න නම එපා. මුදල් ලාබ ලැබිය යුත්තේ මිනිසකුගේ ශක්තිය මනුෂ පුජාවට උපකාර වීම සදහා යොදන විට එහි පුතිඵල වශයෙනි."

"මට ආර්ථික වශයෙන් සාර්ථක විය හැක්කේ කවර අංශයෙකින් ද" යි නවත් පුද්ගලයකු අසා ඇත. ඔහුට ලැබුණු උත්තරය මෙයයි. "ආර්ථික අංශය ඉවත දමන්න. ධන සම්පත්තිය, අනාසනට මාර්ගය පෙන්වන ලෙසින් ජීවත් වීමට ඇති අවංක ආශාවේ එලය කර ගන්න. අභිවෘද්ධිය දෙන්නේ දෙවියන් වහන්සේ ය." වාණිජ භාණ්ඩ ආනයනය හා අපනයනය කරන්නකුට මෙසේ කියා ඇත: "මෙය ඔබේ ආප්ත වාකාස වේවා! මගේ පියවර මා ආශුය කරන අයට ඉණිමං වෙවා! මම ඔවුන් මගේ පඩිගල් ලෙස නො යොදම්වා! මනුෂුතු පුජාවට සේවය කරමවා! කිරිතියන් භාගායන් (මේ දෙකම පුතිඵල වශයෙන් එනු සහතික ය.) මනාව ගත කළ ජීවිතයෙකත් කරන ලද සේවයෙකත් පුතිඵල වෙවා! ඒ දෙක අනාසෙන් පඩිගල් වශයෙන් යෙදීමෙන් නො ලැබෙවා!"

මෙහි දී සර් කුිස්ටෝෆර් රෙන් නම් වූ මහා නිර්මාණ ශිල්පියා පිළිබඳව කියා ඇති කථාන්තරය සිහිපත් වේ. වරක් ඔහු ලන්ඩනයේ නව මහා දේවායතනය තනන බිම පසු කර ගෙන ගියේ ය. එහි සැලැස්ම ඇඳ තිබුණේ ඔහු විසිනි. කම්කරුවන් විසින් තමන් කර ගෙන යන කාර්යය ගැන සැලැකු ආකාරය පුදුම සහිත ය. කම්කරුවන් කීප දෙනකු කරා වාරයෙන් වාරයට ගිය ඔහු එක ම පුශ්නය ඇසුවේ ය. "ඔබ කුමක් කරනවාද?" යනු ඒ පුශ්නයයි. පළමු වැන්නා උඩ බලා "මා ගඩොල් තබනවා" යයි කීවේ ය. දෙවැන්නා "මා මුදල් හම්බ කරනවා" යයි කීවේ ය. "මා මහා දේවායතනයක් හැනීමට උදවු කරනවා" යනු තෙවැන්නාගේ පිළිතුර විය. කේසිගේ කියැවීම වෘත්තියක් තෝරා ගන්නට යන්න දරන අය ගෙන යන්නට උත්සාහ කරන්නේ මේ තෙවැනි මිනිසාගේ ආකල්පය දෙසට ය. ඔහුගේ සිතේ තිබුණේ සියලු මිනිසුන් සඳහා වූ යහපතේ හා සෞත්දර්යයේ ඉලක්කය මිස හෞතික කාර්යය හෝ ඉක්මනින් ලැබෙන කුලිය හෝ නො වේ.

වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ශනයේ ඇති තවත් මූලික අදහසෙකි මේ: "අතේ ඇති දෙය පාවිච්චි කරන්න. දන් සිටින තැනින් පටන් ගන්න." මෙය විස්තර කිරීම අනවගත තරම් පැහැදිලි අවවාදයෙකි. එහෙත් අනෙක් බොහෝ පැහැදිලි සතා මෙන් මෙය ද නැවත තැවතත් මතක් කර දිය යුතුව ඇත. මෙසේ වන්නේ සංකීර්ණ වූ ද ඈත ඇත්තා වූ ද සිද්ධි වඩා ඇලුම් කටයුතු වන විට වඩා සරල වූ ළඟ ඇති සිද්ධි ගැන නො සලකා සිටීම මිනිස් ගතියක් වන නිසා ය.

මනුෂා පුජාවට සේවය කිරීමේ අදහස සිතේ වැටුණු බොහෝ මිනිසුන් නො පැහැදිලි විඥානවාදී මිදුමෙකින් හෝ සැකයෙන් මුසු උත්සාහයේ අසහනයෙන් හෝ වෙළී යති. ඇතැම් විට ඔවුනට ජීවිත කාර්යය පිළිබද අලුත් පෙනීමක් ඇති වන්නේ තමන් මුදවා ගැනීමට ඉඩක් නො දෙන ලෞකික කාර්යයකට මැදි වී සිටිය දී ය. පවුලට ඇති වගකීම නිසා හෝ ආර්ථික බාධක නිසා හෝ අලුතින් සිතා ගත් දූත මෙහෙවරට අවශා පුනුණුව ලබා ගන්නට ඔවුනට නොහැකි වනු ඇත. "කාට වුවන් පාවිච්චි කළ හැක්කේ නමා අත ඇති දේ ය." යන සතාය මතක් කර දිය යුතු යයි කේසි සිතුවේ මේ වර්ගයේ පුද්ගලයනටය. සැතපුම් දහයෙක ගමන අරඹන්නේ එක් පියවරෙකිනි. ඒ පියවර ගත යුතු ව ඇත්තේ දුන් සිටින තැන සිටය.

පහත එන පැහැදිලි උද්ධෘතය මෙතැනට යෝගස ය. "මගේ ජිවිත කාර්යය කිමෙක් ද" යි හතළිස් නව හැවිරිදි ස්තුියක් ඇසුවා ය. "දුර්වලයන් දිරි ගැන්වීම, අධෛර්යයට පත් වූවනට ශක්තිය හා ධෛර්ය දීම." යනු ඇට ලැබුණු පිළිතුරයි. "මා එය කරන්නේ කෙසේ ද ?" යනු ඇගේ ඊළඟ පුශ්නයයි. "අද ඔබේ අතට අසු වන දෙයක් කරන්න." යනු පිළිතුරයි. "මා කළ යුතුව ඇතැයි ඔබට පෙනෙන්නේ කිමෙක් ද, මට නියමිත කාර්යය කොතැනින් කිුයාත්මක කළ යුතු ද ?" කියා ඕ දිගට ම ඇසුවාය. "අද කරන්නට තිබෙන දෙය කිමෙක් ද ? ඔබ සිටින නැන සිට ගෙන කරන්න තිබෙන දෙය කරන්න. උන් වහන්සේට ඔ**බේ** මඟ පෙන්වන්න ඉඩ දෙන්න. උන්වහන්සේගේ අතට පත්වන්න, ඔබ මාර්ගය වන්න. ඔබ වැඩ කරන්නට හෝ වෙහෙස වන්නට හෝ සේවය කරන්නට හෝ සේවය ලබන්නට හෝ කැමැති තැන උන් වහන්සේට කියන්න එපා. මෙසේ කියන්න, 'ස්වාමීනි, මා ඔබ වහන්සේගේ ය. ඔබ හොඳ යයි සිනන ලෙසට මා පාච්ච්චි කරන්න,' යනු ඇයට ලැබුණු අවවාදයයි.

තවත් ස්තියකට ද මේ පුග්තය ම තිබුණේ ය. හැට එක් හැවිරිදි වූ ඕ උතුරු යුරෝපීය රටෙක හිටපු නියෝජිතයකුගේ බ්රියයි. ඕ පෙරදිග නොයෙක් තැන්වල දිගු කාලයක් සැරි සැරූ තැනැත්තියකි. කලාව හා ආගම පිළිබද ඇගේ උගත්කම විශාල ය. "කරුණාකර මිනිස් පුජාවට ඉතා හොඳින් සේවය කළ හැකි ආකාරය මට විස්තර කරන්න." යයි ඔ ඉල්ලා සිටියාය. ඇට දුන් උත්තරය ද සාර වශයෙන් එය ම ය. "දිනෙන් දින ඔබට විවෘත වන මාර්ගවලින් සේවය කරන්න. නිතර ම විශාල දෙයක් කරන්නේ මහත් කියාවක් කිරීමට සැලසුම අදින පුද්ගලයන් නො වේ. මහත් සේවයක් සිදු වන්නේ එදිනෙදා ඉඩකඩ ලැබෙන හැටියට කියා කරන මිනිසා ගෙනි. මෙසේ

අවස්ථා පුයෝජනයට ගත යුතු ය. එවිට වඩා හොඳ මාර්ග විවෘත වෙයි. අප අනුනට උපකාර පිණිස යොදන දෙය ඉබේටම වැඩි වෙයි." තවත් කෙනකුට මෙසේ කියා ඇත. "ඔබ ඉන්නා තැනින් පටන් ගන්න. සිටිනා තැන සිට කැමැති තත්වයකට පත් වන්න. එවිට ඔබට ඔබේ චටිනාකම ඔප්පු කළ හැකි වෙයි. එවිට උන්වහන්සේ වඩා හොඳ මාර්ග විවෘත කරනවා ඇත."

මිනිස් පුජාවට විශාල සේවයක් කළ යුතු යයි හදිසියේ තීරණය කර ගන්නා මිනිසුනට පමණක් නොව ඕනෑ ම වර්ගයෙක ලොකු දෙයක් කිරීමට ආශා කරන කාහට වුව ද පුයෝජන ගත හැකි දර්ශනයෙක් ඇත. එය කියාවේ යෙදෙන අරපරෙස්සමේ දර්ශනය යයි හදුන්වා දිය හැකි ය. තමා අත ඇති දෙයින් ලොකු ම පුයෝජනය ගන්නා වූ හැම දක්ෂ ගැහැනියක ම කියා කරන්නේ මේ දර්ශනයට අනුව ය. තමා අත ඇති දෙය පාවිච්චි කිරීමටත් සිටිනා තැනින් පටන් ගැනීමටත් කියැවීම්වලින් නිතර දෙන උපදේශය මිනිස් ගති දෙකකට විරුද්ධ ව යයි. ඒ දෙක නම් ළඟ නො දකීමේ අකර්මණනොවයි.

කලාවෙහි, විදහවෙහි නැතහොත් දේශපාලනයෙහි තමා විසින් ලැබිය යුතු පාර පුාප්තිය කිමෙක් දයි දන්නා බොහෝ මිනිස්සු වරදවා ශත් භෞතිකවාදී පිස්සුවක් නිසා අවෛරයවත්ව නිෂ්කිය වෙති. ඔවුනගේ ඉලක්කය ලබා ශත නො හැකි ලෙස පෙනෙයි. ජීවිතයේ හා උත්සාහයේ අවිච්ඡින්තත්වය ගැන දනීමක් ඔවුනට නැත. ඒ නිසා කාලය වැදශත් නො වන බවත් බොහෝ විට එක් ජීවිතයෙක දී ආරම්භ කරන ලද දෙයෙහි එල ඇති වන්නේ ඊළඟ ජන්මයෙහි දී බවත් ඔවුනු නො දනිති. කාලයේ මායාකාරී සීමා කිරීම නිසා ඔවුනට මේ ජන්මයේ දී මහා සංගීතඥයන් වීමට නො හැකි වනු ඇත. එහෙත් ඔවුන් ඔවුන්ගේ සංගීතය සම්පූර්ණයෙන් අත් හරින තරමට කල්පනාවට චේතනාව මරන්නට ඉඩ දුනහොත් එතන ම නතර වී ඒ කොටස

ඊළඟ ආත්මයේ දී කිරීමට ඉතිරි වෙයි. එහෙත් ඔවුන් "අත ඇති දෙය පාවිච්චි කරන්න. ඉන්නා තැනින් පටන් ගන්න." යන උපදේශයෙහි කැටි වී ඇති දීර්ඝ කාලින පුඥාව කුියාවට නැඟුවා නම් ඔවුන්ගේ මලානික ගතිය නැති වී ගොස් ශක්තිය නියම මාර්ගයෙහි යෙදිය හැකි වනු ඇත.

අනෙක් අනට වෙනත් බොහෝ දෙනා පුනර්ජන්ම වාදයෙන් තමනට විවෘත ව ඇති බව පෙනෙන අති විශාල පථයෙන් බුද්ධිය කළඹා ගන්නා නමුත් ඒ මානසික උනන්දුව කියාවට නො නඟති. පරමවීඥානවාදීන් හා මානවඥානවාදීන්<sup>9</sup> බොහෝ දෙනකුන් ආධාසත්මික පරිණාමයෙහි දී කිුයාත්මක වන ලෝක නියාම හැදෑරීමෙහි කොතරම් ගිලී යා ද යනහොත් ඒ දනීමෙන් පමණක් තම අභිවෘද්ධිය ඉබේ ම සිදු නොවන බව අමතක කර ඇත. ඔව්හු කවර දිනෙකවත් ගමන ආරම්භ නො කෙරෙන තරමට මාර්ග සිහියමක් හැදෑරීමෙහි නියැලි මිනිසුන් වැන්නෝ ය. හුදු චින්තනය ඔවුන්ගේ ජීව රුධිරයට කොතරම තදින් ඇතුළු වී තිබේ ද යතහොත් වරිතය වෙනස් කර ගත යුතු අවස්ථාවක් හෝ මනුෂෳ වර්ගයාට පුයෝජනවත් සේවයක් **සිදු** කළ යුතු අවස්ථාවක් හෝ පැමිණි විට ඔවනු නිකම බලා සිටිති. එයින් ඔවුන්ගේ බුද්ධි රහිත බව පුකට වේ. පරමවිඥානවාදීන් හා මානවඥානවාදීන් පමණක් මේ දුර්වලතාවට වරදකරුවන් නො වන බව සතා ය. හැමිලටට පෙර දී පවා නිෂ්කුියත්වය දාර්ගනිකයන්ගේ ඇති පුසිද්ධ මහා පාපය වී තිබේ.

මේ පුතිපත්ති තුන වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ශනයේ සාරය බව පෙනේ. මේ පුතිපත්ති තුනෙහි දී, කේසි කියැවීම්වල ඇති, මනුපෙයාගේ පෙදවස විශ්වයට සම්බන්ධ කොට දක්තා ගතිය, හොඳ හැටි ලෝක වසවහාර මතයෙන් සමබර වී ඇති බව දක්නට ලැබේ. පුනර්ජන්මය ගැන දන ගැනීම නිසා කෙනකුගේ මානසික සමබර බව අඩු නො විය I. Anthroposophists යුතු ය. පුතර්ජන්මවාදය ගැන දන්නා තැනැත්තාගේ සියලු තීරණ සදාවාරාත්මක වූ ද මුළු විශ්වයට ම සම්බන්ධ වූ ද සැලැස්මකට අනුව කෙරෙන නිසා බුද්ධිමත් තීරණ වීමට හොඳටම ඉඩ තිබේ. පුනර්ජන්මවාදය ගැනත් එයින් ඇති වන සීමා පළල් වීම ගැනත් පළමුවෙන් දන ගන්නට ලැබීමෙන් ඇති වන ඉදිමීම නිසා සමහරු ලෝක වෘවහාර මතය නමැති බර සමකරණය නැති ව ඉගිලෙන්නට දඟලති. වෘත්ති තෝරා ගැනීම පිළිබඳ කේසිගේ දර්ගනය හැදෑරීමෙන් මේ කරුණ පිළිබඳ මිථහා දොනය නිවැරැදි විය යුතු ය. එසේ ම එයින් මනුෂා දෛවය පිළිබඳ ව කෙනකුගේ ඇති අදහස කොතරම් පළල් වුවත් ආත්ම විශුද්ධිය හෙමින් දිනපතා අඟලින් අඟලට කර ගන යුතු කියා මාර්ගයක් බව දක්වනු ලැබේ.

නවද, පුද්ගලයකුගේ වටාපිටාවේ ඇති කරුණු මොනවා වුවත් ඒවා ඔහුගේ ආධාහත්මක දියුණුවට සම්පූර්ණයෙන් ම සරිලන සේ ලැබී ඇති බව සේසි කියැවීමවලින් නිතර සිහිපත් කර දෙනු ලැබේ. නමාගේ ජීවිතයේ නියම වෘත්තියට බාධක ලෙස පෙනුණත් ඒවා බාධක වශයෙන් නො ව පඩිගල් ලෙස සැලැකිය යුතු ය. බාහිර පරිසරය වෙනස් කිරීමට ඇති එක ම කුමය නම් පරිසරයේ ඇති වීරුද්ධ කරුණු පිළිබඳ ව ඉවැසිලිමත්ව තමාගේ ආත්මය වෙනස් කර ගැනීමයි. එයින් ඔහු වඩා යෝගා පරිසරයකට සුදුසු වෙයි.

එක් කියැවීමෙක් මෙසේ ය:

"මෙය දන ගන්න. ඔබ කවර තත්ත්වයකට වැටුණත් ඒ වැටෙන්නේ ඔබේ සංවර්ධනයට අවගා නීසා ය. ' පුද්ගලයකු ' දිනෙන් දිනට ඇතිවන සම්බන්ධකම්වල දී වචනයත් කියාවත් යෙදිය යුතු ය. එසේ කළ යුත්තේ ඒ කායික, වාචසික කර්මයන් නිසා ආත්ම සංවර්ධනය සිදුවේ ය යන අවබෝධයෙන් යුතුවය.

<sup>1.</sup> සියල්ල සිදු වන්නේ යහපතට යයි කියමනෙක් ඇත.

ගොඩනැගිල්ල විකින් වික ගඩොලින් ගඩොල ගොඩ නැගෙන්නෙකි. වචනවලින් ද දිනෙන් දිනට කරනු ලබන සුළු කර්මවලින් ද පුද්ගලයා තම දකීම පුකාශනයට පත් කරයි. මෙසේ කරන ඔහු ගමන් කරන්නේ තම ඥානයේත් සැඟවී ඇති ශක්තිවලත් නියම ජීවිත පරමාර්ථයේත් පූර්ණ පුකාශනය දෙසට ය. සේවය කරා නො නැවත ගමන් කිරීමෙන් පුද්ගලයකු තමා සකස් කර ගත් විට වෙනසට අවශා වූ පරිසරය ලැබෙනු ඇත. එවිට ඔහුට ඊළඟ පියවර, ඊළඟ අවස්ථාව දක්නට ලැබෙනු ඇත.

ඒ නිසා විකෙන් වික ඉරෙන් ඉර අත ඇති දෙයින් ගොඩ නගන්න. ඉක්මන් වන්නට එපා. වැඩි උනන්දුවක් ඇති කර ගන්න එපා.' මුළු ගොඩනැගිල්ල ම උන් වහන්සේගේ නො වේ ද ?....."

 <sup>&</sup>quot;ඉක්මන් කොටයි," "හොද ම සැරේ හින්සැරේ."

## 21

## මනුෂා දක්ෂනා පිළිබද නොරතුරුවල ගැබි ව ඇති කරුණු

මනුගෙ දක්ෂතා පිළිබඳවත් ජීවිතයෙන් ජීවිතයට සිදුවන ජීවාගේ අවිචඡන්න සංවර්ධනය පිළිබඳවත් කේසිගෙන් ලැබී ඇති තොරතුරුවල, පුයෝජනයට ගත හැකි සැහෙන වටිනාකමෙක් ඇත. උත්සාහයක් තිබෙනවා නම් දියුණු කර ගත හැකි, සීමාවක් නැති දස්කම් හැම දෙනාට ම ඇත්තේ ය යන හැඟීම ඒ කියැවීම වලින් අපට ලැබේ. මේ එබඳු එක් පුයෝජනයෙකි. නොයෙක් පුමාණවලින් පුයෝජනයට ගත හැකි වූ බැංකු ගිණුම් බඳු වූ නිදි ගෙන ඇති දස්කම් ගැන දනට ම අප විසින් කියා ඇත. හැම පුද්ගලයකුම පුයෝජනයට ගන්නා වූ සම්පත් පුමාණය සම්පූර්ණයෙන් ම රැඳී ඇත්තේ ඔහු විසින් ජීවිත බැංකුවෙහි කලින් තැන්පත් කොට ඇති උත්සාහ පුමාණය මත ය. මේ කුමය අතිත අනාගත යන දෙක පිළිබඳව ම කියාත්මක වන බව පැහැදීලි ය. අතීතය පිළිබඳව වර්තමානයෙහි දී නිවැරැදිව ගණන් ගැනීම අපට සහතිකවා සේ ම වර්තමානයෙ

පිළිබඳව අනාගතයෙහි ද නිවැරදිව ගණන් ගැනීම ද සහතිකය. දක්ෂතාවක් ලබා ගැනීම සඳහා අප යොදන කාලය, ශක්තිය, කල්පතාව හා අවධානය අනාගතයේ දී අපට ලැබිය යුතු ලෙසින් අපේ ගණන් පොතෙහි සටහන් වනු ඇත.

තමාගේ ළාබාල පුාර්ථනාව සම්පූර්ණයෙන් ඉටු කර ගත තොහැකි බව ස්ථිරව දන දනත් ඒ පුාර්ථනා පසු පස ලුහුබඳතා චිත්තාපරවශ දහස් ගණන් අපුසිද්ධ මනුෂනයෝ ලොව පුරා සිටිනි. පෙනෙන සැටියෙන් ඔවුන් ගැන සලකා බලන වීට ඔවුන්ගේ නිරර්ථක පුයත්නය අතිශයින් හෝචනිය ය. කර්ම චීපාක පිළිබඳ අවිචඡින්නතා මුල ධර්මයේ එළියෙන් බලන වීට එහි එතරම ගෝචනීය තත්ත්වයෙක් නැත.

මල් වචන්නට ආශාවෙන් උත්සාහ කරන මිනිසකුව ඩේලියා තෑහි හෝ උදහන පාලන ශාස්තීය සහජාවලින් මහා පුසිද්ධියක් හෝ තොලැබෙන්නට පුළුවන. එහෙන් දන් ඔහු උද්හිදවිදසාව හා උදසන පාලන විදපාව පිළිබඳ ඥානයේ මුල්ගල තබයි. එයින් ඔහු කිසියම් අනාගත ජීවිතයෙක දී පැළෑටි පිළිබඳ ඒ කාලයේ සිටින විශේෂඥයා වනු ඇත. මැදිවියේ ස්තියක විසින් විතු ඇඳීමට කරන උත්සාහයන් නියතයෙන් හේතු වන්නේ පවුලේ අයගේ හා මිතුයන්ගේ උපහාසයට පමණක් නොවේ. එයින් ඕ කීසියම් අනාගත යුගයෙක පියකරු ම දේවස්ථානය චිතුයට නැඟීමේ සමර්ථතාවේ පදනම ද දමා ගනී. බො<mark>හෝ</mark> කාලයකට පෙර මැලැවී මැරි ගිය, සංගීත සන්දර්ශන පිළිබ**ඳ** බලාපොරොත්තු ඇති ව අවුරුදු පතා ම අඳුරේ පියානෝ පාඩම් උගන්වන සංගීත ගුරුවරිය ගමන් කරන්නේ ලෝක කි්රතිය හා පුශංසාව දෙසට ය. කාලමානයේ ආඝාතයෙන්<sup>†</sup> ඇගේ <mark>යට</mark>් සිතෙහි නිශ්චිත රිද්ම සංඥාවෙක් ඇති වෙයි. හැම සංගීත ශික්ෂණයෙකින් ම ඇගේ අනාගත සමර්ථ භාවය වැඩි කරගනු

<sup>1.</sup> The beat of the metronome

ලැබේ. ජීවීත දෙක තුනෙකින් පසු ව, සමහර විට ඈ ඒ කාලයේ සිටින විශේෂඥයා වනු ඇත.

කොටින් කියන හොත් පුනර්ජන්මවාදයට අනුව කවරදාවත් මොන ම උත්සාහයක්වත් විනාශ වන්නේ නැත. කර්ම නියාමය දුශ්චරිත සම්බන්ධයෙන් අපක්ෂපාතීව නිශ්චිත දුංඛ විපාක දෙන්නා සේ ම, සුවරිත සම්බන්ධයෙන් ද, නිශ්චිත සුඛ විපාක දෙයි. මේ වැදගත් කරුණ හොඳින් තේරුම් ගත් විට බලාපොරොත්තු සුන් කර හැනීමට ඉඩෙක් නැති වෙයි. අපි හැම මොහොතක ම අපේ අනාගතය තනමින් ද ඒ අනාගතයේ කොන්දේසි සකස් කරමින් ද සිටිමු. අප දුන් කරන්නේ පින් ද පව ද යන්න මත ඒ අනාගතයේ හොඳ හෝ නරක් වීම රැඳි ඇත.'

මේ මතයෙන් මතුවන තවත් වැදගත් අදහස් කීපයෙක් ඇත. පළමු කොට ම මහලු කාලය නමින් හැඳින්වෙන ජීවිතයේ අවසාන භාගය විශාමයෙන්, නිෂ්තියත්වයෙන්, නිෂ්ථලය යන සාමානය හැගිමෙන්, ගත කළ යුතු කාලපරිච්ඡේදයක් නොවන බව එයින් නිගමනය වෙයි. අප සාමානයෙන් සිතා සිටින මහලු වයස මීථනදාජටියෙකි. කේසි කියැවීම්වලට අනුව කි. පූ. 10000 දී ඊජපතු වැසියන් විසින් බලාපොරොත්තු වූ ආයුකාලය අවුරුදු සියකට බෙහෙවින් වැඩි ය. සුදුසු ආහාර හා සුදුසු සිතුවිලි පිළිබද පුරුද්දෙන් ජරාදුර්වල වීම බෙහෙවින් පමා කර ගත හැකි ස. මේ අභිශයෝක්තියක් ලෙසින් පෙනෙන වාර්තාව තහවුරු කිරීමේ සාක්කි නවීන විදහවෙන් එකතු වෙමින් පවතී. සෞඛ්‍යය, ශක්තිය හා දීර්ඝ ජීවිතය යන මේවා කෙරෙහි ආහාරයේ ඇති පුදුම බලපෑම දනවමත් අපගේ පරීක්ෂණාගාරය මගින් සොයා ගෙන යනු ලැබේ. ජරාවේ ලක්ෂණ පහළ වීම එක්තරා පුමාණයකට කෑමේ, ජීවත් වීමේ හා සිතීමේ වැරදි

 <sup>&</sup>quot;උදබින්දු නිපාතේන උදකුමහෝපි පුරති" ආදී ධම්මපද ගාථා මෙහි දී පිහිවේ.

පුරුදු නිසාත් එක්තරා පුමාණයකට නිරජ්ථකත්වය පිළිබඳ බලාපොරොත්තුව නිසාත් ඇති වන්නක් බව පෙන්වා දිය හැකිවනු ඇත.

මේ වැඩෙක් නැත යන හැගීම ඇති වන්නේ ජීවිතය පිළිබඳ හරස් දක්ම යයි නම් කළ හැකි දෘෂ්ටිය නිසා ය. හරස් දක්ම නම් තමා, කාලයෙන් හා දේශයෙන් හරස් මට්ටමෙක ඇති අනපයන් සමඟ සංසන්දනය කිරීමයි. එහෙත් පුනර්ජන්මවාදයට අනුව ජීවිතය පිළිබඳ එක ම නිවැරදි දෘෂ්ටිය නම් සිරස් දක්ම ය. සිරස් දක්ම නම් අද සිටින අප අතිත අප සමගත් අනාගත අප සමගත් සසඳා දක්මයි. අප අපට වඩා බාලයන් සමග සංසන්දනය කිරීම අනවශය ය. නින්දනිය ය. එසේ කියන්නේ සතය වශයෙන් අප හැම දෙනකුන් ම අනසෙන් පසු කිරීමට නොව අපේ නොදියුණු වර්තමාන හත්ත්වයන් පසු කිරීමට යන්න දරන හෙයිනි. අපේ පුගතිය බලාගත හැකි වන්නේ අපේ ම අතීතය ද පරම නිෂ්ඨාව කරා යෑමට ඇති දුර ද සලකා බැලීමෙනි.

මෙය මෙසේ යයි සම්පූර්ණයෙන් දන ගැනීම නිසා අපේ ජීවිත තත්ත්වයට වඩා වෙනස් වුව ද වාසි සහිත වූ ද ජීවිත තත්ත්ව න්හි සිටින අය කෙරෙහි ඇති වන ඊර්ෂනාවෙන් අපි ඉබේට ම නිදහස් වෙමු. තරගය භෞතිකවාදීන්ගේ ම්රිභුවෙක් පමණි. ආධානත්මික සත්‍යයට අනුව අප අපේ ම කුඩා ආත්මය සමග මිස වෙන කිසිවකු සමග තරග කරන්නේ නැත.

අනාගතයේ දී ඇති විය හැකි සමාජ සංවිධානය කෙබඳු දයි අපට කල් තියා දන ගත නොහැකි නමුත් මහලු වියෙහි දී මුදල් ඉපැයීමේ වෘත්තියෙන් ව්ශාම ගැනීමේ චාරිතුය තව කාලයක් තිස්සේ පවතිනු ඇත. අඩු ගණනේ තරුණකම රඳවා ගැනීම පිළිබඳ ව අපේ ඥානය තව බොහෝ දුර දියුණු වන තාක් එය පවතිනු ඇත. සමාජ සංවිධානය කුමක් වුවත් වයසට යන කවර පුද්ගලයකු වුව ද නමා කපුරු බෝල හා ඉකුත් ශීත සෘතුවේ පොරෝණාත් සමග අල්මාරියට දමනු ලැබේ යයි නො සිතිය යුතු ය. ඔහු විසින් කළ යුතුව ඇත්තේ, නිශ්ශබ්දව, තම කාලය, නව ශක්ති හා සමර්ථතා වගා කර ගැනීමටත් තමාගේ පවුලේ වගකීමේ බලපෑම් නිසා හෝ වෘත්තියේ යුතුකම් නිසා හෝ කලින් කවදාවත් උගන්නට නොලැබුණු අලුත් දේවල් ඉගෙනීමටත් කැප කිරීම ය. මෙය කළ යුතු වන්නේ අනාගත ජන්මයන්හි ආත්ම ධනය සඳහා අත්තිවාරමක් දමනු ලැබේ ය යන ස්ථිර විශ්වාසයෙකින් යුතුව ය. පෘථිවියෙහි නොව ස්වර්ගයෙහි නිදන් නැන්පත් කරන්නට් යයි යේසුතුමා කළ අවවාදයට දිය හැකි විවරණවලින් එකෙක් මෙයයි. මෙහි ස්වර්ගය යන්නෙන් මුක්ත විත්තයක් නිධානය යන්නෙන් මනසේ හා ආත්මයේ ශක්තියත් අදහස් කළා විය හැකි ය.

කියැවීමවල දෘෂ්ටිය මෙය බව හොඳින් පැහැදිලි ය. මැණික් ගල්වල ඇති රෝග සුව කරන ගුණ හොඳින් හදාරන්නට යයි කියන ලද හැට හැවිරිදි මිනිසා පිළිබඳ නිදසුන් අප දනට ම දක ඇත. ' ලිපි ගොනුවල මෙබඳු නිදසුන් රාශියක් තිබේ. විශාම ගැනීමේ වයසට ළංවන පොලිස් නිලධාරියකුට රහස් පරීක්ෂකයකු වශයෙන් පුයෝජනවත් වීම සලකා ගෙන රසායන විදහව හදාරන්නට යයි කියා තිබේ. තරුණ අයට ජීවිතයේ නම ස්ථානය සොයා ගැනීම සඳහා උපකාර කරන්නට යයි හැටතුන් හැවිරිදි මැහැල්ලකට කියා තිබේ. එබඳු නවත් ස්තියකට දනට ම අවුරුදු කිපයක් කර ගෙන ගිය මල් වහාපාරය වඩාත් දියුණුවට කරගෙන යන්නට පමණක් නොව තම ලේඛන ශක්තිය දියුණු කර ගන්නට ද කියන ලදී. මෙය ඇයට කිසිම දිනෙකවත් ඇති ව තිබූ අදහසෙක් නොවේ.

<sup>1. &</sup>quot;එසෝ නිධි සුනිහිතෝ - අපේයෙන් අනුගාමිකෝ"

<sup>2. 317</sup> පිට

ජීවිතයේ අවසාන මොහොත දක්වා ම හොඳ වැඩ කිරීම . අපේ යුතුකම බව කියැවීම්වලින් නිතර පැහැදිලිව ම දක්වෙයි. ඉතා හොඳ උද්ධෘත කීපයෙක් පහත පළ වේ.

"හැම දෙයෙකදී ම මධ්ෂම පුතිපදාව අනුගමනය කරන්න, කොයි එකේ දී වත් අන්තයට යන්න එපා. ඔබේ මේ ජීවිත කාලය අවුරුදු අනු අටක් වන්නට ඉඩ තිබෙනවා. ඊට සුදුස්සකුව ජීවත් වුණොත් එපමණ කල් ජීවත් විය හැකි ය. එහෙත් ඔබට අනුනට දෙන්නට පුළුවන් මොනවා ද ? දෙන්න යම දෙයක් ඔබ සතු ව නැති නම අනායන්ගේ මාර්ගයෙහි සිටීමට ඔබුව ඇති අයිතිය කිමෙක් ද ? දෙන්නට දෙයක් තියා ගෙන ඉන්න. එවීට ඔබට සුදුසු කාලය ජීවත් විය හැකි වනු ඇත."

- පු : මට මහලු ව්යසට ඉතා හොඳින් සකස් විය හැක්කේ කෙසේ ද ?
- උ : "වර්තමානයට සකස් වීමෙනි. මහලු වයසට ඔබ මුහු කරන්නට පමණක් ඉඩ දෙන්න. හැම විට ම ඕනෑ ම කෙනෙක් හදවන හා කාර්යය තරමට ම තරුණයි. තරුණව ඉන්නට නම මිහිරි ව ඉන්න, මිතුරුව ඉන්න, මෛතියෙන් ඉන්න."
- පු : වයසට යැමෙන් නනි වීමෙන් බය මට යටපත් කර ගත හැක්කේ කෙසේ ද ?
- උ : "ඉදිරිපත් වී අනෙකකුට යමක් කිරීමෙන්, තනි ව ම වැඩපළ කර ගත නො හැකි අයට උපකාර කිරීමෙන්, සම්පූර්ණයෙන් ම නමා අමනක කොට අනසෙන් සුබිත කිරීමෙන්, අනෙකකුට උපකාර කිරීමෙන්, ඔබට ඔබේ බයෙන් නිදහස් විය හැකි ය."
- පු : "ඔබ යෝජනා කරන විනෝද කිුයාව කිමෙක් ද ?"

උ : "අනෙකකුට උපකාර කිරීමේ විනෝද කිුයාව, එළිමහනේ මල් අත පත ගෑම ද ඔබට හොඳ විනෝද කිුයාවෙකි. එහෙත් හැමදාම තමාට ම වැඩපළ කර ගත නොහැකි කාට හරි උපකාරයක් කරන්නට සලසා ගන්න. තනි වී සිටින කෙනකු සමහ කථා කර කර සිටියත්, එවැන්නකු ආශුය කළත් ඒත් ඇති. එයින් ඔබට ලොකු ම ආත්මෝපකාරයක් සිදු වනු ඇත."

ජීවිතය අවිචඡින්නය යනු ආත්මය අමරණීයය යන මතයෙන් ද පිළිගනු ලබන්නෙකි. එහෙත් එහි දී එය ඉතා නොපැහැදිලි කාල්පනික ස්වරූපයක් ගනී, පුනර්ජන්මචාදය නිසා ඒ අවිචඡින්නත්වය මනුෂා දක්ෂතා හා උත්සාහ සම්බන්ධයෙන් මනෝ විදහන්මක වශයෙන් අර්ථවත් වෙයි.

තමා විසින් ඇති කර ගනු ලබන දක්ෂතා ජීවිතයෙන් ජීවිතයට යන්නේය යන සභාගෙන් මතු වන දෙවන වැදගත් අදහස නම් ඊර්ෂාාව අනවගා හැඟීමෙක් ය යනුයි. ඊර්ෂාාව අවිදහට යයි අවබෝධ කර ගන්නා වූ අවස්ථාවෙක් හැම පුද්ගලයාගේ ම අධ්‍යයනයෙහි ඇති වේ යයි එමර්සන් කියා ඇත. ඔහුගේ ඒ සභාා කියමනෙහි ඇති මහා ශක්තිය අවබෝධ කර ගත හැක්කේ පුනර්ජන්මය පිළිබඳ ඥානයෙන් පමණි. ඊර්ෂාව ඇති වන්නේ මිනිසා කර ඇති දෙය මිනිසාව කළ හැකි ය යන සතාය නොදන්නා අයට පමණි. අනායෙන් අත්පත් කර ගෙන ඇති සෞන්දර්යයත්, ශක්තියත්, පේමයත්, කිර්තිය හා ධනයත් යන සියල්ල ම ඒවා ලබා ගැනීමට සුදුසු උත්සාහය කළ වහා ම මටත් ලබා ගත හැකි ය.

සභාගත්වයේ හා ආත්මාවබෝධයේ අප දනට ලබා ඇති මට්ටමේ දී අනෙක් හැඟිම් කාර්යක්ෂම නොවූ අවස්ථාවල දී ඊර්ෂාව කිුිිියාරම්භයට හේතු වී ඇත. එසේ වුවත් ඊර්ෂාව කුඩුකේඩුකමට ද්වේෂයට, අවඥාවට, අපහාසයට, විරෝධයට හා ඒවාට සම්බන්ධ අනෙක් දුර්ගුණවලට හේතු වන විට නම්, ඉතා නරක ය. අන් සියල්ලට ම වැඩියෙන් ඊර්ෂාාව යොමු වන්නේ පුද්ගලයකුගේ ඇති බොහෝ දේ පිළිබඳ දක්ෂතාවටය. විෂය එකකට වැඩි ගණනෙක දී තම දක්ෂතාව ඔප්පු කරන්න උත්සාහ දරා ඒ හැම එකෙක දී ම තම සාර්ථකත්වය ලබා ගත් මිනිසා හෝ ස්තුිය එක් දෙයෙක පමණක් සාර්ථකත්වය ලබා ගන්නා මිනිසාට හෝ ස්තුියට වැඩියෙන් වැල්පොලී කුමයෙන් ඊර්ෂාාවට ලක් වෙයි. ඔහු ඔහුගේ විචිතු දක්ෂතාවලින් අනායන්ගේ පුශංසාව පනයි. එක්තරා පුමාණයකට එය ලබයි. අඩු ගණනේ ඔහුට වචනයෙන් පැසැසුම් ලැබෙයි. එහෙත් බොහෝ දෙනකුන්ගේ ඇතුළු හඳෙහි ඔහු ගැන ඇති වන්නේ ච්රෝධය හා වෛරයයි. එසේ වන්නේ ඔහු වටිනාකමට සෙසු මිනිසුන්ගේ ඇති අයිතිවාසිකමට (ඔවුන්ගේ සිතීමට අනුව) ඔවුන් අහිමි කරන නිසා ය.

ඒ කෙසේ වෙතත් සියලු දස්කම් අප හැම දෙනාට ම ලබා ගත හැකි බව දුන ගන්නට ලැබුණු විට මිනිසුන් අතර ඊර්ෂභාව අඩු වී නොයෙක් දේ පිළිබඳ සුදුසුකම් වැඩි වෙයි. විශ්වයේ ඇති ආධාාත්මික ගුණ සංවිධානය ඇතැම් ආර්ථික සංවිධාන වලට වඩා වෙනස් ය. ආධාාත්මික ගුණවලින් පොහොසත් වීම සඳහා දුප්පත් බොහෝ දෙනකුන් කැප කිරීම අවශා නො වේ. එසේ ම මිනිසුන් ආත්මාර්ථකාමී නොවී ශුද්ධ චින්තනයෙන් පුයෝජනයට ගන්නවා නම්, ලොව ඇති හැම සම්පත්තියක් ම හැම දෙනකුන්ට ම අත්පත් කර ගත හැකි ය.

තව ද, වෘත්තිය සංවර්ධනය පිළිබඳ සතා ඥානය, මිනිසුන් වෙන් කරන ඊර්ෂන හැඟීම අඩු කිරීම පමණක් නොව, අනුත් අගය කිරීමේ සමගි හැඟීම වැඩි කිරීමට ද හේතු වේ. මේ ජන්මයේ දී අප ඕනෑවට වැඩියෙන් අන් දේවල් ගැන යේදී සිටින නිසා අපට පුකාගයට පත් කර ගත නො හැකි වූ අපගේ ආත්මයේ අංශ ම අනාායන් විසින් පුකාශයට පත් කරනු ලැබීම සතාව වශයෙන් ම අගය කළ යුත්තෙකි. නිදසුනක් ගනිමු. ස්වධර්ම හෙවත් ස්වකීය යුතුකම නිසා ගෘහ කාර්යයට සීමා වී ඇති ස්තුිය ඇගේ අභාන්තර ආත්මයෙන් නිළියක වන්නට ආශා කරනවා විය හැකි ය. සිනමාවෙක් බැලේ නෘතසයක් දකින විට ද හොඳට රගන නළුවන්ගේ පින්තුරයක් පුවත් පතෙක දකින විට ද, ඇතැම් විට ඕ, තමා පිසීමට හා දූවිලි පිස දුමීමට සීමා කරන දෛවසට තදින් ම වීරුද්ධ වනවා ඇත. එහෙත් ඇ කාලයකට පසුව තමාටත් එසේ ම නටන්නට ලැබෙනවා යයි සිහියට ගනිතොත් ඇගේ ඊර්ෂකවේ චේදනාව දියැ වී යනු ඇත. ඒ නජවන් තමාගේ මහා ආත්මය වීම ගැන ඔවුන් කෙරෙහි ඇට ඇති විය යුත්තේ මහා කෘතඥතාවෙකි. "තත් ත්වමසි" ("ඒ ඔබ වෙති") යන්න නොයෙක් අතට යෙදිය හැකි ගැඹුරු හින්දු පාඨයෙකි. ඒ පාඨයෙහි ළඟ ම ඇති එක් අර්ථයෙක් නම්, අප විවිධ මිනිස් සමන්කම් දෙස බැලීමෙන් කරන්නේ අපගේ ම ආත්මයේ ඇති ශක්ති පුකාශනයන් දෙස බැලීම පමණි යනුයි.

ජීවිතයෙන් ජීවිතයට යන වෘත්තීය දක්නො පිළිබඳ මූල ධර්මයෙන් මතු වන තුන්වන වැදගත් අදහස නම් පුාර්ථනා බිඳියැමේ හැඟීම එක්තරා පුමාණයකට අනවශාය යනුයි. ආත්මය භෞතික ලෝකයට සීමා වී පවත්නා තාක් පුාර්ථනා බිඳි යෑම පිළිබඳ එක්තරා හැඟීමක් පවතිනු නියන ය. දිවපත්වයෙන් කැබැල්ලක් ඩේසි මලෙක ආකෘතියෙහි නිවැසි ව පවත්නා තාක් එය ඩේලියා මලක් නො ව ඩේසි මලක් ම විය යුතුය. ලිලි මලක් රෝස මලෙක ශෝභා සම්පන්න වර්ණය දෙස ආශාවෙන් බලනු ඇත. රෝස මලක් ලිලි මලේ වරුණය පිළිබඳ හි ගැයුම්වලට ආශා කරනු ඇත. තමාගේ වර්ගයෙහි පරිසමාප්තිය ලබා ඇති මේ එක එකකට සිදු වී ඇත්තේ නම වර්ගයේ සීමාව පිළිගැනීමට ය. එහෙත් කව් කල්පනාවල දී හැර, මල් හමාට ලැබී ඇති තත්ත්වයෙන් අනප තත්ත්වයකට පත් වීමට ආශා කොට මැලැවෙන්නේ වත් මැරෙන්නේ වත් නැත. මනුෂායන් ද එයින් මීය යන්නේ නැත. එහෙත් ඔව්හු එයින් දුක් වීදිති, පුාර්ථනා බිඳී යෑම තදින් දැනී ගිය විට ඔවුන්ගේ මානසික හැඟීම ද මොළොක් නම එයින් ඔව්හු මානසික වශයෙන් ද කායික වශයෙන් ද රෝගී වෙති.

අනෙක් අතට ඵර්ෂණවෙහි මෙන් පුාර්ථනා බිදී යෑමෙහිද ඊට අයත් වැදගත් මානසික කාර්යයෙක් ඇත. අවශා**තාව** නිර්මාණයේ මව නම්, අපට එතරම් ම අයිතියක් ඇති ව පුාර්ථනා බිඳී යෑම ද නිර්මාණයේ මව යයි කිව හැකි ය. පුාර්ථනා බිඳි **යැමෙන් ගීත ලියැවී තිබේ. මා**ඩේ වර්ගත් මහාද්වීපත් සොයා ගෙන තිබේ. බුල්වේර්-ලීටන්' තමාගේ මනඃකල්පිත රට විස්තර කළේ සාභිතායක් නැති දේශයක් ලෙසය. සාහිතායක් නැති වූයේ කවුරුන් වත් මොන ම වර්ගයෙක් වත් පුාර්ථනා බිදී යෑමක් නො දූන සිටි නිසා අනුන්ගේ දුක් විදිම හෝ නාප්තියට පත්වීම හෝ පිළිබඳ ව ලියන්නට වන් කියවන්නට වන් ආශා නො කරන නිසා ය. මෙහි දී ඔහු සඳහන් කරන්නේ සැලැකිය යුතු වූ විය හැකි දෙයක් ගැන ය. පුාර්ථතා බිදී යෑම ද හුමාලය කෙරෙහි යොදන ලද මිරිකීම මෙන් මනුෂා ශක්තියට විවිධ ආකෘතිවලින් ගලා යන්නට සලස්සයි. මේ එකක් වත් නිදහ<mark>සේ</mark> පැවතුණා නම්, ඒ ච්චිධ ආකෘති ගන්නේ නැත. කොටින් ම කියන හොත් මේ ලෝකයේ ඇති අත් හැම දෙයෙක මෙන් පුාර්ථනා බිඳී යෑමෙහි ද හොඳ නරක යන දෙපැත්තක් ඇත. මිනිසාට අලුත් ගුණ ඇති කර ගැනීමටත් නව කලා ආකෘති නිර්මාණය කිරීමටත් බල කරන වීව පුාර්ථනා බිදී යෑම හොඳය. මිනිසා තුළ ජීව ශක්තිය පල් වන තරමට අභාන්තරයේ සමබර බව නැති කරන විට එය නරක ය. ජීවිතයෙන් ජීවිතයට යන

<sup>1.</sup> Bulwer Lytton

වෘත්තීය දක්ෂතාව පුාර්ථනා බිඳි යෑමේ මේ අභිතකර පක්ෂය මර්දනය කර ගැනීමට වහල් වෙයි.

තද ගිතලෙන් යුත් එක් ජනවාරි උදෑසනෙක හිමෙන් වැසුණු චෙරි ගසෙක කඳව නහිත්නට පටන් ගත් ගොළුබෙල්ලකු පිළිබඳ කථාන්තරයෙක් ඇත. ඌ ගසේ කඳ දිගේ හෙමින් උඩට යන විට ගසේ සිදුරෙකින් මතු වී උගේ හිසේ හැපුණු කුරුමිණියෙක් මෙසේ කීවේ ය. "ආ යාළුවේ, උඹ නිකම් කාලය කා දමනවා, චෙරි ගසේ එක ගෙඩියක්වත් නැහැ." "මා ඉහළට යන විට ගෙඩි නියෙන්නට පුළුවන්" යයි කී ගොළුබෙල්ලා දිගට ම තම ගමන ගිසේ ය.

වාත්තීය දක්ෂතාවේ නො සිදී පැවැත්ම පිළිබඳව කදින් විශ්වාස කරන මිනිසාගේ ගුණය, ගොළුබෙල්ලාගේ තුබු ඉවැසිලිමන් නිශ්ශබ්ද, දුර පෙනෙන විශ්වාසයට සමාන ය. යෝගා මානසික ආකල්පය පිළිබඳ නවත් ඉතා හොඳ නිදසුනෙක් ගුෂ්ඨ වියලින් වාදකයකු වූ <mark>පගනිනිගේ ජ</mark>ිවිත කථාවෙහි දක්නට ලැබේ. අවුරුදු දෙකක් තිස්සේ ඔහු ණයකාරයකුගේ හිර ගෙයෙක සිටියේ ය. කෙසේ හෝ එහි දී ඔහුට තත් තුනෙක පැරැණි වයලිනයක් අසු විය. කාලය ගෙවා ගැනීමට ඔහුට තිබුණු එක ම මාර්ගය ඒ කැඩුණු උපකරණය නිතර භාවිත කිරීම විය. අන්තිමේ දී හිර ගෙයින් එළියට ආ ඔහු නැවතත් මහජන වේදිකාවෙහි පෙනී සිටියේ ය. හේ පෙරට වඩා හොඳට ගායනා කෙළේ ය. ඊට පෙර හෝ පසුව දක්නට නො ලැබුණ කලා නෛපුණායෙකින් හේ තම අසත්නන් මුසපත් කෙළේය. ඔහුගේ අශුැතපූර්ව සාමර්ථපය<sup>ු</sup> එනම් දුෂ්කර චාදනයක් මැද දී වයලීනයේ තතක් කුඩා තත් තුනෙකින් අවසන් කිරීමේ හැකියාව ඇති වූයේ බලයෙන් ඔහු හිර කොට තුබූ කාලයේ දී ය.

<sup>1.</sup> Paganini

<sup>2.</sup> ගුත්තිල ගැන අසා නො තිබුණු සේ ය.

පගනිනි හිර කිරීම නිසා ඔහුට ඇති වූයේ නියම පුාර්ථනා බිඳී යැමෙකි. එය කෙරෙහි ඔහුගේ ඇති වූ පුතිකිුයාව නරක එකෙක් නො ව හොඳ එකෙක් විය. ජීවීතයේ ස්වාභාවික තත්ත්වවලටත් තමා විසින් ම කර ගන්නා වූ කර්මවලට පිළියුම පිණිස ඇති වන විපාකවලටත් අනුව තව බොහෝ කාලයකට මිනිසාට පුාර්ථනා බිදී යෑම්වලට මුහුණ දීමට සිදුවෙයි. එහෙත් එයින් අප හැකිළෙන්නටවත් මොට වන්නටවත් පොඩ වන්නටවත් උවමතා නැත. පුාර්ථනා බිදී යෑමේ බන්ධනය තුළ දී ද අපට නැටීමට උගත හැකි ය. එහි හිර ගෙය තුළ දී ද අපට ගී ගායනා කළ හැකි ය. පුාර්ථනා වීදී යැමෙන් ගැළැවෙන්නට බැරි තැන දී අපට ඉවැසිලිමන් ව පුිතියෙන් ද යුක්තව එය භොදින් පිළිගන්නට උගත හැකි ය. මෙසේ අපට නව ම කාලයේ ගර්භයෙහි නිදි ගෙන ඇති සභාපත්වයෙහි දී අපේ ම අනාගත ජයගුහණ සඳහා බිම සකස් කර ගත හැකි වෙයි.

## 22

## චරිත - ගති - වේග

මහිට දින් ලියන ලද කථා වස්තුවෙක් මෙන් ජීවිතය ද සිත් ගන්නේ එහි ඇති ගැටීම නිසා ය. පුාථමික මනුෂායා ගැටුණේ අනා මනුෂායන් සමග හා ස්වභාවධර්මයේ ශක්තීන් සමග ය. මිනිසා දියුණු වන්නට දියුණු වන්නට ඔහුගේ ගැටීම ඇතුළතින් හට ගන්නට විය. මේ අභාන්තර සටන ඒ ඒ කාලවල දී නොයෙක් ආකාරයෙන් හඳුන්වා දී ඇත. හොඳ නරක දෙකේද, පුකෘති පුරුෂ දෙකේ ද විචාරයේ හා මනෝභාවයේ ද උඩු සිතේ හා යටි සිතේ ද විරෝධය යයි කියන්නේ මේ ගැටීමට ය.

මේ හැම විස්තරයෙක ම සතායක් ඇති නමුත් මේ එකෙකින් වත් පුනර්ජන්මවාදයෙන් තරම් සම්පූර්ණයෙන් ගැටීම් විවරණය නොවෙයි. පුනර්ජන්මවාදයට අනුව ගැටීමේ මූලික හේතුව ආත්මයෙන් සිදු වන වැරුද්දෙකි. මේ වරද සිදු වන්නේ ආත්මය රූප කායය යයි තමා වරදවා ගැනීම නිසා ය. ජීවයේ පහත් තලයෙකැයි කිව හැකි රූප කායය ආත්මයේ පරිණතිය සඳහා අවශා නමුදු එය ආත්මය නොවේ. මේ වරදවා හඳුනා ගැනීම නිසා ආත්මාර්ථකාමී වූ ද පෞද්ගලිකත්වයට බර වූ ද කියා ඇති වේ. මෙයින් විපාක දෙන කර්ම සිදු වේ. විපාක

දෙන කර්මය මිනිසා සිරකරුවකු කරමින් ඔහුගේ දුශ්චරිතය වාස්තවික කරයි. මිනිසාගේ මානසික සංතාපයේ පුථම, මූලික පුභවය වන්නේ මේ හිර කිරීමයි. මුලින් ම ඇති වන ගැටීම නම තමා විසින් ම ඇති කර ගන්නා ලද සිර කාමරයේ නො පෙනෙන දොර පොලුවලට විරුද්ධ ව කරනු ලබන සටනයි.

ගැවීම ඇතිවීමේ වෙනත් හේතු ද ඇති බම කේසි කියැවීම වලින් පැහැදිලි ව කියනු ලැබේ. කර්මයේ විපාත දායක පකයෙද අවිච්ඡේදක පකය දසි පක දෙකක් ඇත. අවිච්ඡෙදක පකයෙ නිසා එකිනෙකට නො ගැළැපෙන බොහෝ ආශා අතීතයෙන් එක්වරට ම ගෙන එනු ලැබේ. මෙයින් මිනිසාගේ අභාගන්තර ලෝකයෙහි තවත් ගැටීමෙක් ඇති වෙයි.

කේසි කියැවීම්වලට අනුව මේ ආශාව, අතිත ජන්ම අද්දකීමක් නිසා ඇති වන ආවේශයෙකි. පුද්ගලයකුට එක් ජීවිතයෙකින් සංගීතාශාවක් ද එනු ඇත. මේ පරස්පර විරෝධී ආවේග දෙක, වෘත්ති තෝරා ගැනීමේ දී උඩු සිතෙහි ම ගැටීමක් ඇති කරයි. ඔහු සංගීතකාරයෙක් වෙනවා ද ? නැතහොත් ගුරුවරයෙක් වෙනවා ද? කරන්නේ කුමක් ද යන ආභාන්තරික සටහින් ඔහු අවුරුදු ගණනාවක් මැඩෙනු ඇත. අන්තිමේ දී මේ සටන ආවේග දෙක ම එක් කිරීමෙකින් හෝ අලුතින් සිතා ගත් ජීවිත ඉලක්කයකට නැති නම් ආර්ථික අවශාතාවකට, ගැළැපෙන ලෙසින් දෙක ම අත් හැර අමුතු එකක් පිළිගැනීමෙන් හෝ විසඳා ගනු ලැබේ.

පරස්පර විරෝධී ආශා නිසා ඇති වන සටනට වඩා දුෂ්කර වූ සටනක් ඇති වන්නේ සම්පූර්ණයෙන් මධාස්ථ කර ගත නො හැකි වූ ආශාවක් නිසා ය. නිදසුනක් ගනිමු, පීඩිත පන්තියක් කෙරෙහි හිතුවක්කාර බලපෑමක් තුබුණු පූර්වජන්ම අද්දකීමෙකින් මිනිසකුට පමණ ඉක්මවූ බල කාමයක් ඇති වූවා යයි සිතමු. ඊට පසු ජන්මයෙක දී මුඩුක්කුවෙක කොර දරුවකු වශයෙන් ඉපැදීම නිසා කර්ම විපාක වශයෙන් අතිමානය නතර වී. ඊට විරුද්ධ වූ සහනය හා අනුකම්පාව එක්තරා පුමාණයකට ඇති විය හැකි ය. මානය අවලංගු වීම සම්පූර්ණයෙන් කැරී නැත. මේ නිසා එක ම මූලික ගුණය සම්බන්ධයෙන් උඩු සිතෙහි මතු වන පරස්පර විරෝධී වූ ආශා දෙකෙක් ඇති වෙයි. මේ නිසා අපට එක ම පුද්ගලයා කෙරෙහි නො ගැළපීමෙක් දක්නට ලැබේ. මේ ගැන ම වරින් වර අතිමානයේ හා සහනයේ ආකල්ප ලෙසින් මතු වෙයි. ඇතැම් විට ඒ පුද්ගලයාට ම තමාගේ නො ගැළැපීම ගැන දන ගන්නට ලැබෙයි. මනුෂා වර්ගයාගේ සහෝදරත්වය පිළිබඳ අදහස් ඔහු තුළ වැඩියෙන් කියාත්මක වුවහොත් ඔහු පැරැණි මානයේ නැඟී සිටීම යටපත් කරන්නට යන්න දරනු ඇත. කෙසේ හෝ බොහෝ දෙනකුන් තමන්ගේ ම නොගැළැපීම ගැන දන්නේ නැත.

ආශාවන් සම්පූර්ණයෙන් මධ්‍යස්ථ නො වීම පිළිබඳ මේ සාමානා නියාමය ඇති කර ගන්නා ලද්දේ කේසිගේ ලිපි ගොනුවල ඇති නොයෙක් නිදසුන් සියුම් ව පරිකෘා කිරීමෙනි. කැබලි වශයෙන් ඇති බොහෝ සලකුණුවලින් මේ සාමානය නියාමයට රුකුල් ලැබේ. තමන් ලබා ගත් ජීවිත කියැවීම්වල එළියෙන් දීර්ඝ කාලයක් නිස්සේ තමන් ම පරිකෘණයට පානු කළ බොහෝ දෙනෙක් එය ස්ථිර කරති. පහන එන්නේ මේ පිළිබඳ ඉතා හොද නිදසුන විය හැකි ය.

මේ මිනිසා කෙරෙහි චරිත ලකුණ විරෝධතා දෙකෙක් දක්නට ලැබිණි. වරෙක ඔහු තනි වීමට, ඇතුළට නැමීමට, නිශ්ශබ්ද වීමට, නිරස වීමට, අසාමාජික වීමට, ඉගෙනීමෙහි ඇලීමට හැ පාරලෞකික වීමට නැමුණේ ය. අනා අවස්ථාවල දී පුසන්නත්වයට, බහිර්නතියට, විස්තාරිත්වයට, පුිතිමත් වීමට හා ඉන්දිය පුිණනයට බර විය. මේ ඔහුගේ පුථම චරිත ලකුණ විරෝධතාවයි. කියැවීමට අනුව මේ පුදුම නො ගැළැපීම ඇති වූයේ වෙනස් වූ අත්දකීම පුවාහ දෙකක් නිසා ය. ඔහුගේ අසාමාජික නැමීම ඇති වූයේ ඉංගීසි කාපසාරාමයක තවුසකු වශයෙන් වූ ජන්මයෙකිනි. ඔහුගේ පුසන්නතාව ඇති වූයේ මධ්‍යකාලීන සුගයේ දී කුරුස යුද්ධකාරයකු වශයෙන් වූ පූර්ව ජන්මයෙකිනි. මෙබඳු පුදුම චිත්ත ගති දෙකක් තිබුණ නිසා මිනිස්සු ඔහු වර්ජනය කළහ. අද ඉතා පළල් ව හොඳින් කථා කර, හෙට උපේක්සක ව හැකිළ ගන්නා මිතුයකු කෙරෙහි ඔව්හු විශ්වාසය නො නැබුහ.

දෙවන චරිත ලක්ෂණ විරෝධත්වය සම්පූර්ණයෙන් මධ්‍යස්ථ නො කරන ලද ආශාවක් නිසා ඇති වූ බව හොඳව ම පැහැදිලි ය. එක් ජන්මයෙක දී හේ ඉජිප්තුවේ පාලකයකු වී සිටියේ ය. අනායනට අවඥා කරන තරම් සෙයාමානයක් ඇති වූයේ ඒ අද්දකීමෙනි. එහෙත් දෙවන ජන්මයෙක දී හේ පලස්තීනයේ ලැබූ උපතේ දී යේසුස් නම් චඩුවාගේ බලපෑමට තදින් අසු විය. මේ ශුෂ්ඨ ශාස්තෘවරයාගේ චරිත ශක්තිය කොකරම් තදින් කාවදිනා සුලු වී ද යකහොත් එයින් සමාජ සේවයට ආශාවෙකුත් මනුෂායාගේ සහෝදරත්වය පිළිබඳ යුක්ති යුක්ත විශ්වාසයෙකුත් ඔහුට ඇති විය.

වර්තමාන ජීවිතයේ දී මේ දෙවැනි ව කී ආශාව බලගතුය. ඔහු ඔහුගේ ජීවිත කාර්යය ලෙස තෝරා ගත්තේ ආගමික හා සමාජසේවා කටයුතුවල නායකත්වය දරීමයි. මහජනතාවට ආලෝකය ගෙන දීමට හෙතෙම වෙහෙස නො බලා කටයුතු කරයි. හේ කාරුණික උපදේශකයෙකි. ඔහුගේ උපදෙස් අතිශයින්ම සඵල වේ. එහෙත් වරින් වර ඔහුගේ ඉජිප්තියානු අද්දකීමේ මානය අවුත් ඔහු වෙළා ගනී. ඒ ආශාව පලස්තීනියානු අද්දකීමෙන් හා අතරතුර වූ ජීවිත අත්දකීම්වලින් සම්පූර්ණයෙන් යටපත් වී නැත. මේ ආශාව සැඟැවී පවත්නා බව දන ගත් තේ තම පුරුෂාර්ථය සමග එය ගැටෙන බව තේරුම් ගෙන එය යටපත් කිරීමට යන්න දරයි. මේ උත්සාහයේ දී ඔහු වැඩියෙන් ගැළැපෙන පුද්ගලයකු වනවා මීස නො ගැළැපෙන පුද්ගලයකු වන්නේ නැත. මෙසේ ඔහුගේ තව ම එළියට නො ආ ස්වභාවයේ පෙරමුණ අලුතින් සිතා ගන්නා ලද ආත්ම පාරිශුද්ධියේ භා සේවයේ පරමාදර්ශවලට ගැළැපෙන සේ ඉදිරියට යයි.

මුල් බැස ගත් කවර ගැටීමක් සම්බන්ධයෙන් වුව ද අනුගමනය කළ යුතු වූ යෝගත පුතිපදාවෙක් ඇත. නො ගැළැපීම පිළිබඳ ඉහත සඳහන් විදියේ දනීම ද කවර පුරුෂාර්ථයක් වඩා හොඳ ද යන විනිශ්චය ද ඒ පුරුෂාර්ථයට විරුද්ධ ආශාව යටපත් කිරීමට ගන්නා උත්සාහය ද ඒ පුතිපදාවට ඇතුළත් ය. මෙබදු නිදසුන් පරිකෂා කිරීමේ දී, "පළමු කොට ඔබේ ජීවිත කාර්යය නිශ්චය කර ගන්න" යන අවචාදය නිතර නිතර කියැවීමවලින් මෙතරම් අවධාරණය කෙරෙන්නේ කවර හෙයින් දයි හොඳින් පැහැදිලි වේ. බැලූ බැල්මට මේ අවචාදය බුද්ධි ගෝවර වන නමුත් බාල, දක්ෂ කෙල්ලන්ගේ නො ගැඹුරු හැඟීම් හා සම තැන සිටින සුලු අවචාදයක් ලෙස පෙනෙනු ඇත. එහෙත් බුද්ධිමත් ව සියුම් ව විගුහ කරන විට මේ අවචාදය, ගැළැපීම පිළිබඳ ඕනෑ ම වැඩිහිටි පුශ්නයෙක දී ද අතිශයින් වැදගත් වන බව පෙනී යයි.

ඉලක්කය සකස් කර ගත් විට අපේ වාරිකාවට උතුරු කටුවක් ලැබුණා සේ ය. අපේ යට් සිතේ පවත්තා වූ ඕනෑ ම විරුද්ධ චිත්තන සුළියක් ඉක්මවා ගෙන ගළපා ගැනීමට ඇති උපකරණයෙකි. සටන ඇත්තේ ආලෝකය හා අඳුර අතර යයි ද පුකෘතිය හා පුරුෂය අතර යයි ද හොඳ හා නරක අතර යයි ද සිතිය හැකි ය. වෙනත් අලුත් විදියෙකින් කියන හොත් ගැටීම ඇත්තේ පුබුද්ධ වූ උඩුසිත හා යට් සිතේ යට තැන්පත් ව ඇති තව ම එළියට නො ආ ශක්තීන් ද අතර ය. මේ ශක්ති වනාහි අතීතයෙහි අවිදසාවෙන් යුතු ව සිතීමෙන් හා කිරීමෙන් රැස්කර ගන්නා ලද සංස්කාරය. පුද්ගලයා විසින් අන්තර්ඥානයෙන් සින් ගන්නා ලද පුාර්ථනීය ආදර්ශය, ඔහුගේ ජීවිත කාර්යයට අතිසංඥ ජීවිතාර්ථය යයි නම් කරමු. සසංඥව සකස් කර ගන්නා ලද ජීවිතාර්ථය හැම විට ම පරිණාමක සේවයක් සිදු කරයි. එහෙත් එය ඇතැම් විටෙක උත්පත්තියට පූර්වයෙන් ආත්මය විසින් තෝරා ගන්නා ලද අතිසංඥ ජීවිතාර්ථයට ළංවනවා මිස, එය ම නො වේ. අපි මේ සාමානා නියාමය, ජෝර්ජ් එලියට් නිදසුනට ගෙන පැහැදිලි කරමු. ඕ පරස්පර විරෝධී ආවේගයන් පිළිබඳ හොද නිදසුනෙකි. සමනුවේදී නිරීක්ෂකයන් බොහෝ දෙනකුන් විසින්, මේ ගුෂ්ඨ ඉංගීසි ලේඛිකාව කෙරෙහි, මුල් බැස ගත් පරස්පර විරෝධිතා කිපයක් ඇති බව දක නිබේ. පහත එන්නේ වෙනස් වූ ජීවිත කථා දෙකකින් ගන්නා ලද උද්ධෘතය.

"ජෝර්ජ් එලියට අඩක් පියුරිටානු ය, අඩක් අනප ලබ්ධික ය. මේ දෙපැත්ත ඈ කෙරෙහි කිසි දිනෙක වත් හොඳින් මිගු නො වූ නිසා වී නිතර ම දුකටත් දොමනසටත්, බේදයටත් පානු වූවා ය. ජෝර්ජ් මෙරිඩිත් වරක් ඈ ගැන මෙසේ කියා ඇතා "ජෝර්ජ් එලියට්ට තිබුණේ සප්ෆොශේ තදවන ය. එහෙත් දිග නැහැයෙන් හා ඇපොකැලිප්තික අශ්වයාගේ බඳු වූ බොල්ලෑ දත්වලින් හා යුතු මුහුණ ඇගේ තිරිසන් ගතිය විදහා පැවේ ය."\*

"දුර්වල ලෙසින් පෙනෙන ස්තුියක වූ ජෝර්ජ් එලියට් ගින්නව පුටුව ළං කොට ගෙන හිඳින්නට පුරුදු ව සිටියා ය. ඇගේ විලාසිතාවල හා ආචාරවල ඇති සිත් ගන්නා වනිතා ලක්ෂණ, ඈ හඳුනා ගැනීමේ වරපුසාදය ලත් හැම දෙනකු තුළම කා වැදී හියේ ය. ඇගේ හාසයත් ස්මිතයන් පියකරු ය.

<sup>1.</sup> පැරණී ගුික කිව්දියකි.

<sup>\*</sup> Studies in the Mental Development of George Eliot, by Minory Toyoda, Tokyo, Kenyusha 1931.

ඇගේ හඬ සිහින් යඃ පැහැදිලි ය. ඕ ගතියෙන් අතිශයින් ම අනුකම්පක ය....."

ජෝර්ජ් එලියට පිළිබඳ ඩි. ඇල්බර්ට්ගේ ් සිතුවම හැරුණු විට බර්ටන්ගේ ් හා ලොරන්ස්ගේ විනු දෙකෙක් ඇත. ලෝරන්ස්ගේ ් විතුස ඇඳ ඇත්තේ "Adam Bede" පළ කළාත් සමග ය. මේ පුතිරූපය විවේචනය කළ එක් විවක්ෂණ මනුෂා ස්වභාව නිරීක්ෂකයෙක් එයින් ඇගේ පරීක්ෂක චක්ෂුසෙහි අපරිමිත වූ ගැඹුර හෝ ඇතැම් විට දක්නට ලැබෙන නිරස සුක්ෂ්ම අසංඥ ක්රුරත්වයේ පුකාගතය හෝ නො දක්වෙනැයි කියා ඇත."

මේ කියමන් පුනර්ජන්මවාදයට අනුව පිරික්සිය යුතු මනයක් බවට පත් කළ හැකි ය. ඇගේ අර්ධ පියුරිටානු හා අර්ධ අනාඃලබධික ආශාවලින් ඇගේ පූර්වජන්ම දෙකෙක් දක්වෙයි. එයින් අනට ලබිධික ජන්මය පැරණි ඇතිනියානු දේශපාලකයකුගේ කලාකාමී කාමුක භාර්යාවක ලෙසින් වන්නට ඇත. අනෙක් ජන්මයේ දී ඈ ඇතැම් විට මධා කාලීන තාපසාරාමයක තවුසකු ලෙසින් ගත කරන්නට ඇත. ජෝර්ජ් එලියටගේ මේ ආත්මභාවයේ දී අනූපලබ්ධික නැම්මට ඇගේ මුහුණ හා රූපය නිසා පුකාගනයට පත් වන්නට ඉඩ නො ලැබුණි. මීට අභිරේක ව තුබු වික්ටෝරියානු යුගයේ පූජකයකුගේ දුවක වීමේ පරිසර ගත බලපෑම නිසා ද තාපස අද්දකීමෙන් පැමිණි ගුණ ධර්මයට බර බව, පුධානත්වයට පත් වන්නට ඇත. මෙයින් කාමුක ආවේග ඈත් වූවා විය හැකි ය. ඇගේ ලසාණවල දක්නට තුබූ ක්රූර හිරිසන්කම් ඇගේ අනා ලබ්ධික . අද්දකීමේ දී තම ලාවණයෙ නො මනාව යෙදීමේ කර්ම විපාකයක් විය හැකි ය.

<sup>1.</sup> D. Albert.

<sup>2.</sup> Burtin.

<sup>3.</sup> Lawrence.

George Eliot, by Mathilde Blind W. H. Allen and Co. 1888.

ජෝර්ජ් එලියට්ගේ ජීවිතයෙහි කියාත්මක ව තුබූ කරුණාව හා ශුෂ්ඨත්වය ගැන දත් කිසිවකුට ඇ ක්රූර යයි චෝදනා කළ නොහැකි ය. එහෙත් මිනිස් ස්වභාවය පිළිබඳ තියුණු නිරීක්ෂකයකු ගැන විශ්වාසය තබනවා නම් නීරස සූක්ෂ්ම අසංඥ ක්රූරත්වයේ පුකාශනයක් ද වරින් වර ඇ කෙරෙහි දක්නට ලැබිණි. මෙහි යෙදී ඇති අසංඥ යන වචනය අර්ථවත්ය. එසේ කියන්නේ පුනර්ජන්ම වාදී වසාබහානයට අනුව මේ අතිශයින් කාරුණික ශුෂ්ඨ කාන්තාවගේ යට් සිතෙහි පූර්ව ජන්මයෙකින් පැමිණි නීරස සූක්ෂ්ම ක්රූරත්ව නමුතාවක් ඇති බව දක්වෙන හෙයිනි. මේ නැමීම, අතරතුර වූ අද්දකීම්වලින් සම්පූර්ණයෙන් ම නැති නමුත් බොහෝ දුරට කරුණාව බවට හැරී තිබේ.

පුද්ගලයකු වශයෙන් ජෝර්ජ් එලියවගේ සසංඥ ජීවිත කාර්යය "පොත් ලිවීම" හෝ "මනුෂෘ පුජාවට සේවය කිරීම" හෝ විය හැකි ය. එහෙත් උත්තර ආත්මයේ හෙවත් නිතා ඒකත්වයේ ජීවිත කාර්යය මේ එකක් වත් නො වන්නට පුළුවන. වීක්ටෝරියානු පුජකවරයකුගේ නිහතමානී දුව වශයෙන් ඉපදීමේ දී ඒ උත්තරාත්මයේ තුබූ ඉලක්කය, එතෙක් පැවැති ක්රුරත්වය සම්පූර්ණයෙන් කරුණාවට හරවා ගැනීම හෝ, තාපස බුද්ධිපරවශත්වය හා වඩා මානුෂික වූ සාරධර්ම සංඥාවක් සම බරට ගෙන ඒම හෝ විය හැකි ය.

මෙසේ අතිසංඥ ජීවිත පරමාර්ථය ජීවිතයෙක මූලික වූ ද පාලක වූ ද මූල ධර්මය වෙයි. සියලු බාහිර සිද්ධිත් පුද්ගලයාගේ පෙතෙත්තට ඇති ජීවිත පරමාර්ථත් තේරුම් ගත හැකි වන්නේ මෙයිනි. මේ මතය සම්පූර්ණයෙන් පිළිගත හොත් ජීවිත කථා ලිවීමේ කලාව ඉතා සියුම් ද ගැඹුරු ද වෙයි. එවිට ජීවිත කථා කාරයාගේ කාර්යය, පුද්ගලයාගේ ජීවිතයේ නිවැරදි ඉතිහාසයක් ඉදිරිපත් කිරීමටත්, ඔහුගේ පෙනෙන පුද්ගලත්වයේ ජීවමාන චීතුයක් ඉදිරිපත් කිරීමටත් වඩා වැඩි දෙයක් කර ගත යුතු ය. ඔහුගේ පුථම කාර්යය විය යුත්තේ, පුද්ගලයාගේ අතිසංඥ ජීවිත ඉලක්කය හා සසංඥ ජීවිත ඉලක්කය සොයා ගැනීමයි. ඔහුගේ දෙවන කාර්යය ආත්මය විසින් තෝරා ගන්නා ලද ඉලක්කය තෝරා ගැනීම නිසා ජීවිතය කරා ගලා ආ කර්ම ශක්තිය සොයා ගැනීමයි. විවිධ පූර්ව ජන්මයන්ගෙන් පැමිණි ආචේගයන්ගේ අනෙහානා කියාකාරීන්වය හැදැරීමෙන් වෙනත් කුමයෙකින් බලන විට අතාර්කික ලෙස පෙනෙන අංගයන් විවරණය කළ හැකි වෙයි. අභිඥා ශක්තියෙක වහලක් නැති නම්, ජීවිත කථාකාරයාට සිදු වන්නේ පානුයාගේ ජීවිත පිළිබඳ ව සොයා ගන්නට ඇති තොරතුරු පදනම් කර ගෙන අන්තර්ඥානයෙකින් මේ අංග සොයා ගැනීමට ය. ඔහුට අප විසින් ඉහත පරිකල්පන වශයෙන් දක්වන ලද්දක් බඳු වූ කර්ම නියාම පිළිබඳ ගැඹුරු අවබෝධයෙක් ද තිබිය යුතු ය.

ජීවිත කථාකාරයාත් ඔහුගේ කාර්යයත් පිළිබඳ ව ඉහත ඇති කර ගන්නා ලද නීති, මානසික වෛදා විදාාඥයා පිළිබඳවත් මීනිසකු විගුහ කිරීමෙහි හා ඔහුට මඟ පෙන්වීමෙහි යෙදෙන්නා වූ අත් කවරකු පිළිබඳවත් අදාළ වෙයි. කෙසේ හෝ පුනර්ජන්ම වාදීන් විසින් සිතනු ලබන අතිසංඥ ජීවිත ඉලක්කයත් සාමානායෙන් මතෝවිගුාහකයන් විසින් සිතනු ලබන, පුද්ගලයාගේ යටී සිතේ ඇති අසංඥ ජීවිත ඉලක්කයත් අතර වෙනසක් දක්වීම අවශා ය. මේ වෙනස පැහැදිලි කිරීමට පරිකල්පිත නිදසුනක් ගැනීම යෝගා ය.

කිසියම් ස්තියක ස්නායු භංගත්වයක් නිසා මනෝ විගාහකයකුගේ උපදෙස් ගන්නට තිශ්වය කළා යයි සිතමු. විගුහ කිරීමේ දී වෛදයවරයාට මේ ස්තිය මුළු ජීවිත කාලය තිස්සේ ම අනායන් තමා යටතට ගැනීමට ආශා කළ බව සොයා ගන්නට ලැබෙයි. මේ ස්තිය හිතකාමී මෛතියේ වේශයෙන් තම සැමියා කෙරෙහිත් දරුවන් කීප දෙනා කෙරෙහිත් තම ආධිපතයෙ කියාවට නඟා ඇත. එහෙත් දන් ඇගේ සැමියා මළවුන් අතරය: දරුවෝ ඈට යටත් නො වෙති. ඔවුන්ගේ ස්වාධීනත්වය දන් ඈට පෙනෙන්නේ නිරනුකම්පක අකෘතඥනාවක් ලෙස ය. දන් ඈට දුනෙන්නේ නමා කාවත් එපා වූ තනි වූ නො සලකා හරින ලද තැනැත්තියක ලෙසය. නව දුරටත් ජීවීත් විය යුතු හේතුවෙක් ඇයට නැත.

තමා අනාරක්ෂිතය යන හැඟීම නිසා අනාගයන් පාලනය කිරීමෙන් බලය ලබා ගත යුතු ය යන ආශාව ඇට ඉපද වූ කිසියම ළදරු කල සිදුවීමක් විශාහකයා විසින් සොයා ගනු ලැබේ, මෙය ඇගේ මුළු ජීවිතයේ ම පැවැති අසංඥ ඉලක්කය බව හෙළි කරන මනෝවිශාහකයා අනාගයන් හා නම දරුවන් පාලනය කිරීමට ඇගේ ඇති උත්සාහය අනගැර, පරිතාාගශීලී කියාවලට කැප විය යුතු යයි ද නම නටයුතු නිශ්චය කර ගැනීමට ඇ අනාගයන්ගෙන් තමාට බලාපොරොත්තු වන නිදහස ඇ විසින් ඔවුනටත් දිය යුතු යයි ද නියම කරයි. ඇට පළමු වරට නම අසංඥ පරමාර්ථය එළිලිට දක්නට ලැබේ. පෙවදාවරයාගේ විශුහය පිළිගන්නා වූ සි, ඔහුගේ නියම අනුගමනය කොට නමා හිල ගන්නට තර්ජනය කළ ස්නායු පිඩාව යටපත් කර ගනී.

දන් අපි මේ කරුණ ම පුතර්ජන්මවාදී මනෝවිදහවේ දෘෂ්ටියෙන් සලකා බලමු. මේ තේරුම් කිරීමේ ඇති පුධාන වෙනස නම් ළදරු කල ඇති වූ හේතුවලට වඩා ගැඹුරු හේතු මෙහි දී දක්තට ලැබීමයි. මේ ස්තියට කිසියම් පූර්ව ජන්මයෙක දී අනාපයන් කෙරෙහි පෞද්ගලික බල පෑමක් කරන්නට තද අාශාවක් ඇති වන්නට ඇතැයි අපි අනුමාන කරමු. සමහර විට ඇව උසස් බල ඇති තත්ත්වයක් ලැබී තුබුණු නිසා ඈ දනුත් පූර්ව ගතික වශයෙන් ඇගේ බලය නැවතත් පිහිටුවා ගන්නට උත්සාහ කරනවා විය හැකි ය. නැති නම්, පූර්ව ජන්මයෙක දී ලැබී තුබුණු හීන තත්ත්වයට තදින් වීරුද්ධ වී අනාපයන් යටපත් කිරීමෙන් තම බලය පිහිටුවා ගන්නට නිශ්චය කර ගන්නා විය හැකි ය. ඒ කොයි එක වුවත් ඈ පූර්ව ජන්මයෙන් අධිපති බව සඳහා ආශාවක් රැගෙන අවුත් ඇත. මෙය අසංඥ ආශාවෙකි. ඇතැම් විට මෙය අසංඥ ජීවිත ඉලක්කයක් වන්නට ද පුළුවන. එහෙත් මෙය පුනර්ජන්මවාදයේ දී ඉගැන්වෙන අතිසංඥ ජීවිතාර්ථය නො වේ.

මේ ස්තුය උපදින්නට කලින් දුටු සියල්ලට උසස් වූ අතිසංඥ පුරුෂාර්ථය අන හපුද්ගලයන් තමාට අයත් වස්තු ලෙස හෝ තමාගේ ඉවජාවට යටත් අය ලෙස හෝ නො සැලකීමය. නැති නම් ජීවත් වන්නට ඉඩ දෙමින් ජීවත් වීමේ පාඩම් ඉගෙනීම හෝ විය හැකි ය. ඇගේ දරුවන්ගේ කැරලි ගැසීමත් ඇගේ කුඩා ලෝකයේ තුඩූ ආධිපතයෙ පෙරළා දුම්මත් එයින් ඇති වූ ස්නායු හංගත්වයන් ආධිපතයෙට ඇගේ තුබූ පුබල ආශාව යටපත් කරන්නට ඇට උගන්වනු සඳහා ජීවිත සැලැස්මෙහි ඇති වූ සිද්ධීන් ය.

මෙසේ සියලු ජීවිත අද්දකීම උත්තරාත්මය විසින් හෙවත් නිත්ත ඒකත්වය විසින් උපතට පෙර දී තෝරා ගන්නා ලද ජීවිත සැලැස්මකට අනුකුල වෙතැයි කීමේ දී පුනර්ජන්මවාදී මනෝ විශුහය සාමානය මනෝවිශුහයෙන් වෙනස් වෙයි. ජීවිත පරිසරයෙන් පුද්ගලයාට සලසා දී ඇති පාඩම්, කැරලි ගසන්නේ නැති ව ඉගෙන ගන්නට ඔහු සමර්ථ නම් ස්නායු භංගය අනවශය ය. ස්නායු භංගය සිදු වන්නේ සම්පූර්ණයෙන් අහරණ වූ පුද්ගලයාගේ හිතුවක්කාරකම් නැති කර චරිතය උත්තරාත්මයේ ජීවිත සැලැස්ම සමග ගළපා ලන්නට ය.

මතෝව්ගුහයේ දී පිළිගනු ලබන්නා වූ අසංඥ ජිවිතාර්ථය සාමාන්‍යයන් ආත්මාර්ථකාම භෞතික අර්ථයෙකි. එය අන්‍යයන්ගෙන් වෙන් වූ පුද්ගලයාගේ හෙවත් ප්‍තාහන්මයේ පරිකල්පිත ආරක්ෂාව සදහා හෝ ආත්ම සංරක්ෂණය සඳහා හෝ සිතා ගන්නා ලද්දෙකි. අනෙක් අතට අතිසංඥ ජීවිතාර්ථය ආත්ම ගුණ ලබා ගැනීම ගැනත් ආධතාත්මික වූ පාඩම ඉගෙනීම ගැනත් වෙහෙසෙන නිසා අභෞතික යෑ ආධතාත්මික ය. පුද්ගලයා තම ජන්මගුහණයේ කාරණය වූ අභාත්තර පරමාර්ථය ගැන දනී නම්, එසේ ම සසංඥ ජීවිතාර්ථය ඒ අතිසංඥ ජීවිතාර්ථය ම වේ නම්, එවිට පුද්ගලයා ජීවිතයේ අධතාපන වූ අත්දකීම්වලට දක්වත්තේ අඩු ආභාත්තරික විරෝධයෙකි. මේ නිසා අභිවදේධ්ය ඉතා ඉක්මත් වෙයි.

යට් සිතේ යට නිදන්නා වූ ද ඇතැම් විට පරස්පර විරෝධී වූ ද ආවේග ඇත්තේ ය යනු පුනර්ජන්මවාදී මනෝවිදහවේ වැදගත් සිද්ධාන්තයෙකි. අප මේ ආවේග මුදා හරින්නට උගත යුතු ය. මේ මනයෙහි වැදගත් අදහස් කීපයක් ගැබ වී ඇත. එසේ ම මෙයින් නවීන මනෝවිදහවේ අංශ කීපයක් කෙරෙහි එළියෙක් ද වැටෙයි. එයින් සිදු වන එක් සේවයෙක් නම් ද්විපුකාර හා බහුපුකාර පුද්ගලන්වයේ ගැටලුවට සනා විය හැකි විසඳුමක් යෝජනා කිරීමයි.

ස්ථිවන්සන්ගේ Dr. Jekyll and Mr. Hyde නම් වූ අද්භුත කථාවේ පැතිරීම නිසා සාමානා මහජනයාට ද්වීපුකාර පුද්ගලත්වය ගැන දන ගන්නට ලැබී ඇත. ද්වීපුකාර පුද්ගලයන් පමණක් නොව තිපුකාර හා බහුපුකාර පුද්ගලයන් ¹ පිළිබඳ නිදසුන් ද අවපුමාණික² මනෝවීදහා චාර්තාවල සුලබ ව ඇති බව නම් එතරම් පුසිද්ධ නැත. සිදුවන පුද්ගලත්ව මාරුවීම් ද බොහෝ ට්ට ජෙකිල් හා හෙෙඩ අතර වූ තරම මහත්

ද්විපුකාර පුද්ගලයා නම් වරෙක එක් පුද්ගලයකු ලෙස ද තවත් වරෙක වෙනත් පුද්ගලයකු ලෙස ද හැසිරෙන එක ම පුද්ගලයාය. නිපුතාර පුද්ගලයා වරින් වර පුද්ගලයන් නිදෙනකු ලෙස ද බහුපුකාර පුද්ගලයා ඊට වැඩි දෙනකුන් ලෙස ද හැසිරෙයි.

abnormal psychology අවපුමාණික මනෝවිදයාව නම් සාමාන්ද කත්ත්වයෙන් ඉවතට ගිය මානසික සත්ත්වයන් පරික්ෂා කරන මනෝවිදයාවයි.

වෙනෙසකින් යුතු බව ද අපුකට ය. යු<mark>රෝපයේ හා ඇමෙරිකාවේ</mark> සිටින පුධාන පංතියේ මනෝ විදහඥයන් විසින් මේ ගැටලුවට සිත් යොමු කොට ඇත. එහෙත් මේ සිදුවීම් පිළිබඳ නිශ්චිත වීවරණයක් මෙතෙක් ඉදිරිපත් වී නැත.

මේ අවපුමාණිකත්ව වර්ගයේ නිදසුන් <mark>කේසි</mark> ලිපි ගොනුවල නැති නිසා කේසිගේ වීවරණය කුමක් විය හැකි දයි නිශ්චිත ව කිව නො හැකි ය. ඒ කෙසේ වෙතත් **කේසිගෙන්** ලැබී ඇති අන් නොරතුරුවල එළියෙන් බලන විට පුද්ගලන්ව 'මාරුව විවරණය කිරීමට ඉදිරිපත් කළ හැකි මාර්ග දෙකෙක් ඇත. වරින් වර ශරීර රහින වූ භූතයන් ආවේශ වෙනැයි කීම එක් විවරණයෙකි. අනෙක නම් ඒ පුද්ගලයාගේ පූර්ව ජන්මයෙක ස්මරණය අස්වාභාවික ලෙසින් මතු වෙතැයි කීම ය. අප පළමු විවරණය අනුමාන කරන්නේ කේසි විසින් භූතාවේශ යයි නම් කරන ලද මානසික අවපුමාණිකත්වය පිළිබඳ නිදසුන් කීපයක් ඔහුගේ ලිපි ගොනුවල ඇති නිසා ය. එහෙත් මේ නිදසුන්වල ආවේශය එක් භූතයකු විසින් ය. එය ද සම්පූර්ණ ව නො වේ. ඇතැම් අවස්ථාවල දී ආවේශය සම්පූර්ණයෙන් චීමටත්, භූතයන් කීපදෙනෙකුන් විසින් වීමටත් බැරි බව පෙන්වන සාක්කියෙක් නැත. දෙවන විවරණය එනම් නොයෙක් ජීවිතවලින් එන ස්මරණ මතු වීම එක් ජීවිතයෙකින් තවත් ජීවිතයකට අනුශයයන් පැමිණීමේ වාහප්තියක් ලෙසින් යෝජනා වන්නෙකි.

අතීත ඒවිත අනුශය පිළිබඳ මතයෙන් මතු වන දෙවන වැදගත් අදහස මනෝවීද කවෙහි දී "ගුණ විශේෂතාව' යයි හැඳින්වෙන දෙයට සමබන්ධය. මිනිස් ගතිගුණ සාමානය වනවාට වැඩියෙන් විශේෂ වන බව මනෝවීද හාඥයන් විසින් සොයා ගෙන ඇත. අවංක භාවය පරම සාමානය ගුණයක් නො වන බවත් වෙන් වූ ගුණවල එකතුවක් බවත් සොයාගෙන

<sup>1.</sup> Specificity of traits

තිබීම තිදසුනෙකි. "අවංක භාවය" පිළිගත් සදාචාර සංකල්පයක් බව සහතික ය. එහෙත් එය මනුෂපයන් විසින් සතා චරිතයට තැගු ඒකාකාර දෙයෙක් නො වේ. මුදල් පිළිබඳ අවංකකම, විභාග පිළිබඳ අවංකකම, කීඩා පිළිබඳ අවංකකම, සාකච්ඡා පිළිබඳ අවංකකකම හා තවත් වෙන් වෙන් වූ අවංකකම මිස කිසියම මිනිසකු කෙරෙහි වූ පරම වූ එක් අවංකකමෙක් නැත.

අවංකතා පුතිසියාවන්ගේ මේ වෙනස්වීම මනෝවිදනඥයන් විසින් විවරණය කරනු ලබන්නේ මෙසේ ස. පුද්ගලයකුට ඔහුගේ මාපියන් හා ගුරුවරුන් විසින් විශේෂ අවස්ථාවල දී පුතිකියා කරන්නේ කෙසේ දයි උගන්වනු ලැබේ. මේ අවස්ථාවල දී ඔහු ලබන නාප්ති හා අතපේති, අනාගනයේ එබඳු අවස්ථාවල දී ඔහුව ඇති වන පුතිකියා නිශ්චය කරයි. මේ විචාරවත් විවරණයෙන්, අප තුළ පවත්නා වූ අපේ ගුණ පිළිබඳ නොගැළැපීම තෝරා දෙනු ලැබේ.

මෙසේ වූවත් පුතර්ජන්මවාදයට අනුව, ගුණ විශේෂතාවේ එක ම තේතුව පුද්ගලයකු හැදෙන වැඩෙන වයසේ දී ඇති වූ තාප්ති හා බලාපොරොත්තු සුන්වීම නො වේ. බොහෝ අතීත ජන්මවල දී ලැබූ අධ්‍යාපනය පරමාර්ථ කොට ගත්, අත්දකීම ද ඊට හේතු වේ. කෙනකු මුදල් පිළිබද අවංකකමේ පාඩම හොඳින් ඉගෙන ගෙන තිබෙන්නටත් මනුෂය සම්බන්ධතා පිළිබඳ අවංකකමේ පාඩම තව ම ඉගෙන ගෙන නො තිබෙන්නටත් පුළුවන. වරක් තමාගේ මුදල් පිළිබඳ වංකකමක් අයු වී එය පුසිද්ධ වී එයින් තද ලජ්ජාවක් ඇති වූවා නම මුදල් පිළිබඳ අවංකකම උගන්නට ඉඩ ලැබේ. එකකු මිනිස් ජීවිතය පිළිබඳ සැලකිලිමත් වීමේ පාඩම ඉගෙන තිබෙන්නටත් පුළුවන.

චරිතයේ මෙබඳු විෂමතා මුළු මනුෂෘ වර්ගයාට ම පොදුය. මේවා පුනර්ජන්මවාද මතෝවිදහාවේ එළියෙන් හොදින් තේරුම් ගත හැකි ය. නිදසුනක් ගනිමු. ඉතා අවංක, හොඳ අදහස් ඇති තරුණයකු ලෝක සාමය ගැනත් සර්ව සාධාරණ සමාජ යුක්තිය ගැනත් නදින් ම උනන්දු වනවා විය හැකි ය. කවුරුන් හෝ වීවාදයෙක උගු අවස්ථාවේ දී ඔහුගේ පුකෘති ස්වභාවය ක්රූර යයි කිව හොත් ඔහු තෝපයට පත්වනු ඇත. මේ චෝදනාව තදින් ම අවිශ්වාස කරන හේ චෝදකයා කෙරෙහි අතිශයින් අවඥා සහගත වෙයි. එහෙත් මාස කීපයකට පසු ව විශේෂ කරුණු කීපයක් එක්වීමෙන්, සතා වශයෙන් ම තම ස්වභාවයෙහි, නමන් කලින් නො දන සිටි කුරිරුකමක් ඇති බවත් මේ කුරිරුකම අතයෙන් යටපත් කිරීමටත් ඔවුනට සුව පහසු සලසන හැම විශ්වාසයෙක් ම මර්දනය කිරීමටත් ගන්නා නිශ්චිත යත්නයෙක රූපයෙන් පෙනෙන්නට වන බවත් ඔහුට දන ගන්නට ලැබෙයි. මේ ආත්ම ඥානයෙන් හේ බියට පත් වෙයි. සාමානපයෙන් මනුපා වර්ගයා කෙරෙහි වූ ඔහුගේ හිතකාමිත්වයත් සමග මේ චිශේෂ මිනිසුන් කොටසක් කෙරෙහි වූ සියුම විරෝධයන් එකට පැවතීම, ඔහුට තේරුම් ගන නො හැකි වෙයි. තම විවේචකයා විසින් කියා ඇති පරිදි තමා මූලික වශයෙන් ක්රූර නො වේ ද, තමාගේ සියලු සදාචාර වනපාර ආත්මය රවටන. වාඤ්චනික කියා නො වේ ද කියා හේ සිතන්නට පටන් ගනී.

නිතර ම තමා නාහගගීලී යයි සිතා සිටි ධනවත් ස්තියගේ නිදසුන ගෙන බලමු. හදිසියේ ඇගේ හෘදය සාක්ෂාය මවිතයට පත් කරවමින් තමා නාහගශීලී වන්නේ කෑම වස්නුාභරණ ආදී පුද්ගල පරිෂ්කාර පිළිබඳ ව මිස අනායෙන්ගේ චරිතයන් පිළිබඳ ව කරන චිනිශ්වයවල දී නො වන බව ඇට පෙනී යයි.

මතෝවීදසාත්මක පරිණතභාවයක් ඇති පුද්ගලයනට මෙබඳු සොයා ගැනීම සුලබ ව කර ගන්නට ලැබෙයි. මේ සොයා ගැනීම බෙහෙවින් පීඩාකාරී වේ. අපගේ ආත්ම විශ්වාසය

සොලවා ලන මේ සොයා ගැනීම්, අපේ අවංක කම සැකයට පානු කොට උත්සාහය අපුාණික කරන තරමට බලගතු <mark>වේ.</mark> තමා ගැන පිරික්සීමෙන් ඇති වන එබඳු චෝදනා අපගේ අභිවෘද්ධියට හේතු වන බව නිසැක ය. කෙසේ හෝ අපේ ස්වභාවයේ ඇත්තා වූ වීෂමතා ඇති වී තිබෙන්නේ අපේ ආත්මයේ විවිධ වූ පෙර අද්දකීම නිසා ය යන ඥානයෙන් කනස්සලු ගතිය දුරු වී යයි. මේ ඥානය පිළිගන්නවා නම් මේ අභාන්තර විෂමතා සම කිරීමේ ශක්තිය අපට ඇත්තේ ය යන ශාත්ත අවබෝධයෙන් යුක්ත ව අපට ඒවා ගැන මධාස්ථව සලකා බැලිය හැකි වේ. සත්තෙකින් ම ජීවීනයේ ඇති වේදනාකර අද්දකීමවල අර්ථය එබඳු සමතාවක් ඇති කිරීමයි. අන්තිම වශයෙන් සියලු ම ගුණ ධර්ම උගත යුතුව ඇත්තේ, ආත්මයේ හැම පරිසරගත ක්ෂේතුයක් ම සම්බන්ධ කර ගෙන ය. එහෙත් අපට හැම දෙයක් ම එක්වර කළ නො හැකි ය. පාසැලක් සතියකට දින පහකුත් අවුරුද්දකට මාස නවයකුත් පැවැත්වෙන්නේ හේතුවක් නැතුව නොවේ. අප තුළ නිදහස් නො වී පවත්නා දේ නිදහස් කොට හැරීමට ජිවිත ගණනාවක් අවශා වන්නේත් එපමණ ම හොද යුක්ති නැතිව නොවේ.

අප තුළ ඇති මේ නැමීම්වලට මනෝවිදහවේ භාෂාවෙන්
"traits" (ගුණ) හෝ "drives" (පේරණ) කියනවා ද නැති නම්
කේසි කියැවීම්වල භාෂාවෙන් "urges" (පෙළඹීම්) කියනවා ද
යනු එතරම වැදගත් නොවේ. (urge යන වචනයෙන් එහි ඇති
තල්ලු කරන ගතිය වඩා පුමාණවත් ව විස්තර වෙයි.) මේ
අනුශයවල විෂමත්වයත් පරස්පර විරෝධයත් අසම්පූර්ණ
මධාස්ථ භාවයත් භෞදින් තේරුම් ගත් විට ආත්මාවබෝධයත්
පරාවබෝධයත් යන දෙක ම හොඳට ම සියුම් වෙයි.

අතීත ජීවිතානුශය පවතීය යන හැඟීමෙන් මතු වන තවත් අදහසෙක් ඇත. මෙය අහිංසකත්වය පිළිබඳ මායාව යයි නම් කළ හැකි සංඥාවට සම්බන්ධ ය. ශත වර්ෂ බොහෝ ගණනාවක් මිනිසුන් අහිංසකත්වය හා මූලික පාපය¹ පිළිබඳ ගැටලුව ගැන වෙහෙසී ඇත. බොහෝ දාර්ශනිකයන්, බාලයන් සහජයෙන් ම හොඳ ද නැත හොත් නරක ද කියා ඔවුන්ගේ ස්වභාවය පිළිබඳ ව බොහෝ වෙහෙසී ඇත. ප්ලේටෝ, ළදරුවාගේ සිත අභීත ජන්ම තත්ත්වයන් පිළිබඳ ස්මරණයන්ගෙන් පිරී ඇතැයි සැලකුවේ ය. ලොක් සිතුවේ ළදරු සිත නිර්මල එලකයෙක්ය² කියා ය. මේ එලකය මත සංවේදනයන්³ විසින් සංඥා⁴ ඇති කරනු ලැබේ. පසුව මේ සංඥා සංකල්ප⁴ බවට පත් වේ. දේව ධර්මවාදීහු සියලු ම දරුවන් ආදම්ගේ හා ඊවාගේ මූලික පාපයෙන් දූෂිත ව ඇතැයි සිනති. ඔවුන්ගේ මතයට අනුව මේ මූලික පාපය ඉවත් කළ හැක්කේ යෝග ද ආගමික සංස්කාරයන්ගෙන් (සක්කරමෙන්තුවලින්) පමණී.

පුනර්ජන්මවාදයට අනුව සියලු ම මිනිසුන් උපදින්නේ පාප දායාදයක් ද ඇතිව ය. එහෙත් මෙය ඔවුන්ගෙන් ම මිස ආදම්ගෙන් හා ඊවාගෙන් උපන්නේ නොවේ. පාපය ඇති වූයේ පූර්ව ආත්මභාවයන්ගේ චරිතයෙනි. එය බෞතීස්මයෙන් හෝ වේනත් ආගමික වාර්තුයෙකින් හෝ ඉවත් කළ නොහැකි ය. එබඳු චාරිතු වල සංකේතාත්මක අගයෙක් ද අර්ථයෙක් ද ඇත. එහෙත් එබඳු චාරිතුවලින් අදහස් කෙරෙන ආධානත්මික වූ සංස්කරණයෙන් තොරව ඒ චාරිතු පමණක් ඉටු කළාව එය කිසිසේත් පුමාණවත් නොවේ.

අපුකාවෙන් ගෙන එන ලද, අමානුෂික ලෙසින් සලකන ලද, නීගෝ ජාතිකයනට සේවය කිරීම සඳහා තම ජීවිතය කැප කළ දාහත්වැනි සියවසේ සිටි සාන්තුවරයකු බඳු වූ ස්පාඤ්ඤ ජාතික පීටර් ක්ලාවෙර් නම් තවුසා වහලුනට ඔවුන්ගේ ම පව්

පළමුවෙන් සිදු කරන ලද පාපය. 2. ලැල්ලක්

Sensations

<sup>4.</sup> Impressions

<sup>5.</sup> Ideas (concepts)

<sup>6.</sup> Peter Claver

ගැන සිතන්නට අවවාද කළ ආකාරය මිල්ඩස් හක්ස්ලි ් විස්තර කරයි. එබඳු අවවාදයෙක්, කාරණයට අදාළ නොවේ යයි පෙනෙනු ඇත. එහෙත් හක්ස්ලි මෙසේ කියයි; "සමහර විව පීටර් ක්ලාවේර් නිවැරැදි විය හැකිය....මිනිසකු වැටෙන හැම තත්ත්වයෙක දී ම නිවැරැදි කර ගත යුතු වූ චාරිතු පාපත් ් හැකි නම් උදාසින කර ගත යුතු වූ විපාක ඇති චාරිතු පාපත් ' ඇත්තේ යයි අවධාරණය කිරීම නිවැරැදි ය. අතිශයින් තිරග්වීනාකාරයෙකින් අපරාධ සිදු වී ඇති අයට පවා ඔවුන්ගේ ම අඩුපාඩුකම් මතක් කර දීම හොඳ යයි සිතීම නිවැරදිය."

හක්ස්ලි මෙහි දී සඳහන් කරන්නේ අතිගයින් වැදගත් කරුණක් ගැන ය. අහිසෙකත්වයේ මායාව සයි අප නම් කෙළේ එයයි. අප අපරාධ කරනවාට වැඩියෙන් අපට අපරාධ කෙරී ඇතැයි ද අපට කරන නරකට වැඩියෙන් අපට නරක කෙරී ඇතැයි ද බොහෝ දෙනෙක් සලකති. අප සියලුදෙනා ම සිතා සිටින්නේ අප අහිසෙක ය. හොද ය කියා ය. එක්තරා පුමාණයකට ඊට හේතු වන්නේ සත්ත්වයාගේ ස්වාභාවික වසැද්වනිකත්වයයි. එහි පුධාන හේතුව අමතක වීමයි. අපේ නරක අහිතය අපෙන් වැසි ඇත්තේ ස්වභාව ධර්මයේ අරපරෙස්සමෙකිනි.

"වා නිතර ම මිනිසුනට හොඳින් ඉඳලන් ඔවුන් මට කිුයා කරන හැටි බලන්න." යයි ස්තියක පැමිණිලි කරනවා අපට අසන්නට ලැබේ. "මිනිසුන් හැම විට ම අකෘතඥ ය" යි ඔ කියයි. අපි මෙසේ පිළිතුරු දෙමු: "සන්තෙකින් ම ඔව්, ඔබ මේ ජීවිතයේ දී කාරුණික වී තිබෙනවා, එහෙත් ඔබ එසේ කාරුණික වූයේ ජීවිතයේ මුල් අවදියේ දී ඔබ අවලස්සන බව දන ගෙන මිනිසුන්ගේ සැලකිල්ලට පානු විය හැකි එක ම මාර්ගය කාරුණික කිුයා යයි තේරුම ගත් නිසයි. මෙය ඔබේ අලුත

<sup>1.</sup> Aldous Huxley

වාරිතු පාප නම් පළ යුතු දෙය නොකිරීමෙන් සිදුවන පාප යයි.

<sup>3.</sup> වාර්තු පාප නම් නො කළ පුතු අදය කිරීමෙන් සිදුවන පාප යයි.

ඇති වූ ගුණ ධර්මයක් පමණක් බැව් තේරුම් ගත යුතු ය. ලස්සන අකාරුණික කාමුක ස්තියක ලෙසින් වූ ඔබේ අතීත ජීවිතය දෙස බලන්න. ඔබ දන් කරන ආකාරයෙන් මනුෂ්‍ය වර්ගයාගේ අකාරුණිකත්වය ඔප්පු වන්නේ නැත. එයින් ඔප්පු වන්නේ වරක් ඔබ අනුසයනට සැලැකු ආකාරය ය. ඊට සුදුසු තැනින් ම නැවතු ඔබ කරා පෙරළා එන බව පමණයි. ඔබ මේ ජීවිතයේ දී මී අඹ සිටුවමින් සිටියා. දනට නෙළා ගන්නේ තම අතීතයේ සිට වූ විසඹ ගෙඩියි. නියම කාලයේ දී දන් සිටුවන මි අඹ නෙළා ගන්නට ලැබෙනවා ඇත. එතෙක් විසඹ එලදාවෙන් සතුටු ව ධෛර්යයෙන් මී අඹ සිටුවමින් කල් ගෙවන්න."

මනුපත ස්වභාවය පිළිබඳ ව පරීක්ෂාවෙන් බලන්නකුට එහි ඇති නොගැඹුරු කැනුත් පුද්ගලයා නොදන සිටින්නා වූ බියකරු ගැඹුරු තැනුත් දක ගත හැකි ය. ඇතැමුන් තුළ සැගැවුණු ද්වේෂයකුත්, සමහරුන් තුළ කොල්ලකාරී ආධිපතන තෘෂ්ණාවකුත් අනාගන් තුළ අපුසන්න උදාසීනත්වයකුත් දක්ක හැකි ය. තම තාරුණපයෙන්, සෞන්දර්යයෙන්, ධනයෙන්, වුද්ධි සාමර්ථායෙන්, ඉන්දිය පුණනයෙන්, ලෞකික කිර්තියෙන් නැතහොත් සම්මත ආචාරයේ පිට ඔපයෙන් මුළා වූ පුද්ගලයා තමා තුළ ඇති මේ තරක කම ගැන නො දන සිටී. එහෙත් තම ආධාරකය වූ ඒ බාහිර සුරක්ෂිතත්වය සැලී විනාශ වී ගිය විට ඒ පුද්ගලයාට තමා තුළ සැඟ වී තුබු ගතිගුණ එළියට එන බවත් ඒවා එළියට ඊම සඳහා අවස්ථා මතු වන බවත් දක ගන්නට ලැබේ.

වේදනාකර අද්දකීමක් ඇති වූ විට මෙබඳු විපාකයකට සුදුසු වන්නට මා කිසි දෙයක් කර නැතැයි කියන්නට මිනිසා පෙළැඹෙයි. එහෙත් ඔහුගේ අහිංසකත්වය මායාවක් පමණී. ඔහුගේ තර්කය තම මාපියන් මැරීම පිළිබඳ නඩු විභාගයේ දී වරද පිළිගෙන තමා මාපියන් නැති අනාථයකු නිසා සමාව ඉල්ලා සිටි පුංශ ජාතිකයාගේ තර්කයට වඩා වුද්ධිගෝචර තොවේ. මේ පුද්ගලයා වරද ගැන නොදන්නා නිසා ම අවංකව වරද නොපිළිගනී. එහෙත් මෙතෙමේ ද තමා අනාථයකු නිසා සමාව ඉල්ලයි, මොහුටත් මේ තත්වය උදා වූයේ මොහුගේ ම අපරාධ නිසා ය. මොහු කිසියම් අපරාධයකට නැතහොත් දුර්වලත්වයකට වරදකරු බව සහතික ය. නැති නම් මේ අභාගාය මොහුට සිදු වන්නේ නැත. එසේ කියන්නේ මිනිසා තුළ සැඟවී ඇති කිසියම් වරදක් නැති නම්, ඔහුට වරදක් සිදු නොවන නිසා ය. වරදකරු කරා අභාගාය පිම්මෙන් පැන ගෙන එයි.

ජීවිත විපත්ති මොනවා වුවත්, ඒ හැම එකෙක ම අධ්‍යාපනික පරමාර්ථය චරිතය වෙනස් කිරීමයි. යුද්ධය, වසංගත, ජලගැලුම් බඳු වූ පැහැදිලි මාහිර විපත්වලත්, ආනති ' (මානසික ඇදුම් කෑම්) හා ගැටුම් බඳු වූ සියුම් අභාගේතර විපත්තිවලත් පරමාර්ථය එය ම ය. සසර සැරි සැරීම්වල දී ඇති වන මේ දුක් සැපවල ඇති අර්ථය ආත්මය පරිණන කිරීම බව මනෝවිදහාව විසින් පිළිගත් විට සිදුවන්නේ මහා පියවරක් ඉදිරියට තැබීම ය.

මෙසේ ම ගුමණ බුාත්මණාදී වූ අගමික ගුරුවරුන් ද මනුෂා වරිතයේ වෙනස්කම් ඇති කරන්නා වූ ආභාගන්තරික වූද බාහිර වූ ද සාධකයන් පිළිබඳ ගැඹුරු අවබෝධයක් ලබාගත යුතු ය. ඒ අවබෝධය තිබේ නම් බලාපොරොත්තු සුන්කර ගත් මිනිසුන් තම. ජීවිත විපත්වල ඇති තේරුම අසන විට, ඒ ගුරුවරුනට විදහනුකූල වූ පදනමෙක පිහිටා ඔවුන් සනසා ධෛර්යය දිය හැකි ය. වීජ ගණිතමය සම්කරණයෙක ඇති පැහැදිලිකම හා නිශ්චිතත්වයත්, ගිරී මුදුනෙක දී දක්නට ලැබෙන හිරු බැස්මෙක වූ විසිතුරු මහිමයත් ඇති විවරණයක් දෙමින් ඔවුනට එය කළ හැකියි.

<sup>1.</sup> Tensions

## 23

## කර්මයේ විවිධ අංශ

පුතර්ජන්මය හා කර්මය පිළිබඳ පළමුවෙන් දන ගත් විට මිනිසුන් විසින් සාමානායෙන් අසනු ලබන පුශ්නයක් නම්, පාරම්පර්යය' ගැන කිව යුත්තේ කිමෙක් ද යනු ය. පාරම්පර්යය ගැන දන ගන්නට ලැබී ඇති කරුණු කර්මය පිළිබඳව පිළිගෙන ඇති කරුණු සමග හැම විටෙක ම වාගේ ගැටෙනා බව බොහෝ දෙනා පිළිගෙන ඇත. වරක් කේසී මේ සම්බන්ධයෙන් අතිශයින් සිත් ගන්නා රූපකයක් භාවිත කෙළේ ය. "පාරම්පරිකව වැඩියෙන් මට ලැබී ඇත්තේ මගේ පවුලේ කොයි පැත්තෙන්ද "යි එක්තරා කෙනෙක් තමා පිළිබඳ කියැවීම අවසානයේ දී ඇසූහ. "ඔබට වැඩියෙන් ලැබී ඇත්තේ ඔබගේ පවුලෙන් නොව ඔබගෙන්ම ය. පවුල ඔබගේ ආත්මයට ගලා යෑමට ඇති නදියක් පමණී" යනු ලැබුණු පිළිතුරයි.

පාරම්පර්ය නියාමය කර්ම නියාමයට යටත්ව තම කාර්යය කරන බව තවත් උපමාවෙකින් පැහැදිලි කර දිය හැකි ය.

<sup>1.</sup> Heredity

අපුිකානු වනයෙක උපන්නතු නිව්යෝර්ක් නගරයට ගෙනාවා යයි සිනමු. එහි දී හේ පළමු වරට විශාල නාට්‍ය ශාලාවෙක දන්වීම් පුවරුව වටේ ඇති කුඩා විදුලි බුබුඑවල සුදු එළිය එකක් අනෙක පුහුබදින්නාක් මෙන් දිගට යනවා දකි. එක් එක් එළිය මුබුළ ඊළඟ එළිය බුබුළට පනින්නාක් මෙන් දක්නට ලැබේ, එක් බුබුළෙකින් අනෙක් බුබුළට, ටෝච් එකෙකින් මෙන් එළිය යන්නා සේ ය. කොටින් කියනොත් එක් එක් එළියේ හේතුව ඊට පූර්වයෙන් වූ එළිය යයි සිතේ. එහෙත් මේ නම්, ඒ සිද්ධියේ පෙනෙන හැටිය පමණි, නියම හේතුව ඇත්තේ, බලාපොරොත්තු වූ පුතිඵල අනුකුමය ඇති වන සේ එක් එක් විදුලි බුබුළ පත්තු වන්නට හා නිමෙන්නට, කාල මානයකට අනුව යොදා ඇති උපකුමයෙහි ය.

මේ උපමාව හරියට ම හරි නැත. කොයි ම උපමාවක්වත් හැම ආකාරයෙන් ම හරි යන්නේ නැත. එහෙත් මේ උපමාව සිද්ධියෙක නියම හේතුඵල සම්බන්ධතාව නොවන බව බැලූ බැල්මට පෙනෙන නමුත් හේතුඵල සම්බන්ධතාවක් දක්වීමට පුමාණවත් ය. නාතා ශාලාවේ ආලෝක පුවාහය පවත්තා සේ ශාරීරික පාරම්පර්ය පුවාහය පවතී. එහෙත් වෙනත් ආකර්ෂණ නියාම ද කියාත්මක වෙයි. ආත්මයේ අභාගන්තර අවශාතාවලට ඉතා හොඳින් සරිලන සේ සුදුසු පවුලටත් සුදුසු ශාරීරික කත්වවලටත් ආක්මය නොවරදවා ම යන සේ ඒ නියාම කියාත්මක වේ.

මෙසේ පාරම්පර්යයත්, ඒ හා බැඳි ඇති අනා කායික හේතුඵල සම්බන්ධතාත් සතා වශයෙන් ම කර්ම නියාමයේ ආකර්ෂණ බලයට යටත් ව පවතී. මේ මතයට අනුව සියලු මිනිස් ගතිගුණ පාරම්පර්යයටත් සියලු මිනිස් රෝග ආසන්න කායික හේතුවලටත් පවරා දෙන මිනිසුන් භෝජන සංගුහයෙක දී තම මේසයට ගෙනෙන ආහාර සඳහා ඒවා ගෙනෙන සේවකයනට ස්තූති කරන ආගන්තුකයාට සම කළ හැකි ය. සන්තෙකින් ම ඔහුට කෑම අල්ලන්නේ සේවකයෝ ය. එහෙත් ඔවුන් එසේ කරන්නේ තම ස්වාමීයාගේ අණට අනුව ය.

කර්මය පිළිබඳ නගනු ලබන, ආචාර ධර්මයට අයත් වෙනත් පුශ්නයෙක් ඇත. 4 වැනි පරිච්ඡේදයේ දී විස්තර කරන ලද අන්ධ වියලින් වාදකයාගේ කර්ම හේතුව පර්සියාවේ වනචාරි ගෝනුයෙක ඉපිද සිටිය දී රත් කළ යකඩ කුරුවලින් සතුරන්ගේ ඇස් අන්ධ කිරීම යයි කියා තිබේ. මෙහි දී ඇසිය හැකි පුශ්නය මෙයයි, මිනිසකු තම කුලයේ චාරිතුයන් ඉටු කිරීම නිසා ආචාර ධර්ම වශයෙන් වගකිව යුතු වන්නේ කෙසේ ද? සාමාජික යුතුකමක් ඉටු කිරීම ගැන මිනිසකුට දඬුවම් ලැබෙන්නේ ඇයිද?

ඒ ඒ රටවල අලුගෝසුවෝ රජය විසින් යොදවා ගනු ලැබෙත්. මේ අලුගෝසුවෝ නීති පද්ධතියෙක ඇති මරණිය දණ්ඩනය කුියාත්මක කිරීම ගැන පෞද්ගලිකව වගකිව යුත්තෝ ද? ඔවුන් අනාගත ජීවිතයෙක දී ඒ ගැන කර්ම විපාක විදිය යුතු ද ? උත්තරය "නැත" යනු නම්, ඔවුන්, තම යුද සතුරන් අන්ධ කළ පර්සියානු ගෝතිකයාගෙන් වෙනස් වන්නේ කෙසේ ද ?

මේවා යුක්ති සහගත පුශ්නය. 11 පරිච්ඡේදයේ දී මීට අසම්පූර්ණ උත්කරයක් දෙන ලදී. කර්මය නිශ්චය කෙරෙන්නේ චේතතාවේනැයි ද බහසද්ජනයෙන් තොව අර්ථයෙනැයි ද එහි දී කියන ලදී. තවද සාමාජික අපරාධය කියා දෙයෙක් ද ඇත. කිසියම් සමාජයක පාරම්පරික චාරිතු පාප සහගත නම් ඒ සමාජයේ සියලු ම සාමාජිකයන් ඒ වරදට හවුල්කාරයන් වන බව පෙනේ. මිනිසුන් වහලුන් වශයෙන් යෙදවීම හෝ මැරීම

 <sup>&</sup>quot;පාණිමහි වේ වලණේ නාස්ස - නුරෙයන පාණිනා විසං නාබ්බණා විසමන්වෙහි - නත්රී පාපං අකුඛ්ඛතෝ" "වේතනාහං හික්ඛවේ කමිමං විදාම, වේතයින්වා කම්මං කරෝහි කායේන වාචාය මනසා."

හෝ විකලාංග කිරීම පරම සදාචාරාර්ථයෙකින් වැරැදි නම් සනාතන ධර්මයට අනුව අනෙකකුගේ ස්වතන්තු චේතනාවට එසේ බාධා කිරීම මහා පාපයෙකි. එබඳු සමාජයෙක සියලු සාමාජිකයෝ චාරිතු වශයෙන් හෝ වැරැදිකරුවෝ ය. සාමාජිකයන් ඒ චාරිතුය ජාපයක් බව දුන දුනත් වරද නැති කරන්නට උත්සාහ ගන්නේ නැති ව එය ඉවසනවා නම් අපරාධයේ බරපතලකම අනුකුමයෙන් වැඩි වේ. සාමාජිකයෝ තමන්ගේ වැරැද්ද තහවුරු කර ගැනීමට උත්සාහ ගනිත් නම් එහි බරපතලකම නවත් වැඩි වේ.

ගෝතික සටතෙක දී සටත් වූ පමණෙකින් එසේ සවත් වූවන් අන්ධ කිරීම කුැර කිුිිිියාවක් බව සහතික ස. අන්ධ කිරීමේ කාර්යස සඳහා පත් කරන ලද මිනිසා ඒ වර්ගයේ කුැරකම්වලට වීරුද්ධ නමුත් තම ස්වාමියාගේ සේවකයකු වශයෙන්, යුතුකම ඉටු කිරීම වශයෙන් පමණක් එස කළා නම්, කර්ම විපාකයක් ඇති නොවේ සසි සිතන්නට ඉඩ තිබේ.! ඉදින් ඔහු, තම අභාන්තර කැමැත්ත ද ඇති ව චාරිතුයේ කුැරත්වයට සමාන කුැරත්වයක් තමා තුළත් ඇති කර ගනිමින්, එස කළා නම්, විපාක දෙන කර්මයක් සිදුකර ගනී.

මේ පුශ්නය ගැන හගවද් ශීතාවෙහි ඉතා හොදින් කරුණු දක්වා තිබේ. හගවද් ශීතාව වනාහි කර්ම සංකල්පය කේන්දු කර ගත් නව ආචාර ධර්මයක් තනා ගැනීමට උනන්දු වන ඕනෑ ම කෙනකුට බයක් නැතිව නියම කළ හැකි අති ශුෂ්ඨ සූක්ෂ්ම ධර්මෝපදේශ ගුන්ථයෙකි. (බටහිර පාඨකයනට සුදුසු

<sup>1.</sup> මේ නිගමනය බෞද්ධ මතයට තරමක් පටහැනි ය. බලතිරීමක් යටතේ වුව ද තමාට අවශය වූවා නම් නො කළ හැකිව තුබු වැරැදි වැඩක් කිරීම බෞද්ධ මතයට අනුව වැරැදි ය. එහෙත් අපරාධ වේතනාවක් නැතිව කිකරුකම නිසා අපරාධකරුට අපරාධයට ඉවහල් වන දෙයක් කර දුන්නාට පවක් සිදු නොවෙනැයි ධම්ම පදවිධ කථාවෙහි සදහන් ය. (පාපවශ්ශ, කුක්කුව මින්තවත්ථු) සෝවාත් වූ බිරීය තම සැමියාට කඩු දුනු ආදිය ගෙනවුත් දුන් බව මෙහි සදහන් ය.

ඉතා හොඳ භගවද් ගීතා සංස්කරණය, ම්ල්ඩස් හක්ස්ලිගේ සංඥාපනයෙන් යුක්ත, ස්වාමී පුභවා නන්දනගේ හා කිස්ටෝපර් ඉශර්වුඩගේ පරිවර්තනය විය හැකි ය) භගවද් ශීතාවේ පුධාන පණිවුඩය මෙයයි. අනාගත කර්ම විපාක ඇති නොවීමේ රහස ඇත්තේ නිශ්කාම කර්ම සෝගයෙහි ය. නිශ්කාම කර්මසෝගය නම් පෞද්ගලික කල්පනාවලින් තොරව පුතිඵල ගැන බලාපොරොත්තුවක් නැතිව යුතුකම් වශයෙන් සලකා කර්ම කිරීම ය. මෛතිය පවා අපෞද්ගල, අසක්ත, අනුපදායි, විරාගි මෛතිය විය යුතු ය. නැතහොත් එයින් අනාගත කර්ම බන්ධන ඇති වෙයි.

යථෝක්ත අන්ධ මනුෂායා පැරැණි පර්සියාවේ දී අන්ධ කිරීමේ නම රාජකාරිය, සියලු පුාදෙයන්ගේ කියාවලට මුල් වන පරිතභාගී වෙතනාවෙන් යුක්ත ව, ක්රුරත්වයට හා ආධිපතායට ඇති තෘෂ්ණාවෙන් ලැබෙන පෞද්ගලික තෘප්තියෙන් තොරව, සිදු කළා නම් එයින් කර්මයක් සිදු නොවන්නට ඉඩ තිබිණි.' ඔහු සතා වශයෙන් ම කර්ම විපාකය ලැබූ නිසා අපට තීරණය කළ හැක්කේ ඔහුගේ සමාජය ඔහුට කිරීමට නියම කළා වූ චාරිතුයේ තිබුණු අපරාධයට සමාන අපරාධයක් ඔහු මානසික වශයෙන් ද කරගත් බවයි.

ඇතැම් දරු උපත්වල දී සිදු වූ තුවාලවලින් ඇති වූ විකෘති කොටසක් කර්ම වීපාක වශයෙන් සිදු නො වූ බව කේසි කියැවීම් වලින් පැහැදිලි ව කියැවෙන බව 19 වන පරිච්ඡේදයෙහි දී සඳහන් කෙළෙමු. මෙය ඉතා සියුම්ව පරීක්ෂා කළ යුතු කරුණක් වන්නේ කර්ම සංකල්පය හොදින් තේරුම් ගැනීමට එය අවශා වන හෙයිනි. පුනර්ජන්මය විශ්වාස කරන සමහර අය, යමෙක් හේතුව අතීතයේ තිබිය හැක්කක් නිසා හැම හේතුවක් ම අතීතයේ තිබිය යුතු යයි සිතති. ඒ කියන්නේ වර්තමාන ජීවිතයේ ඇති

බෞද්ධ මනයට අනුව මෙබඳු වධයක් කළ නොහැකි ය.

හැම අභාගායෙක් හා රෝගයක් ම අතීත ජන්ම පාපයෙක බැහැර වීමෙකැයි ඔවුන් වීශ්වාස කරන බව ය. මෙය වැරැදි වීශ්වාසයෙකි. හේතුව දුර අතීතයෙහි මෙන් ම ආසන්න අතීතයෙහි ද තිබිය හැකි ය. නව ද භෞතික, භාවික, ් මානසික හා ආචාර ධර්මමය ආදී වශයෙන් එකිනෙකට වෙනස් වූ හේතුඵල නියාම තිබේ.

සැලකිල්ලට ගත යුතු තවත් කරුණෙක් ඇත. එනම් යවත් පිරිසෙයින් කේසි කියැවීම්වලට අනුව ලෝක නිර්මාණයේ දී පවා අගමු සිදුවීම සිදුවිය හැකි බව ය. ඇතැම් විට උපතේ දී නැතහොත් පසු කලෙක ජීවීතයේ දී සිදුවන චණයක් හුදු අහමු සිදුවීමේක එලයක් විය හැකි ය. අහමු සිදුවීමේකැයි කියන්නේ ඒ පුද්ගලයා විසින් ම සිතා මතා ඇති කරන ලද හේතුවලට අවශා සම්බන්ධයක් නැත්තේ ය යන අර්ථයෙනි.

නිදසුනක් වශයෙන් ගත හැකි දස හැවිරිදි දරියකගේ සිද්ධියක් ඇත. ඇගේ එක් ඇසක් නො පෙනේ. උපතේ පටන්ම ඕ බිහිරිය. දරිය පිළිබඳව ලබාගත් කායික කියැවීමේ මුල් වැකිවල මෙසේ සඳහන් වේ."

"ඔව්, අහෝ ! මොනතරම් ශෝචනීය තත්ත්වයෙක් ද ! මෙය කර්ම විපාකයෙක් නොවේ. අහමු සිද්ධියෙකි. මේ ශරීරයේ මෙලොව අද්දකීමේ මුල් කාලයේ දී පිරිසිදුකම ගැන හෙදියගේ තුබු නොසැලැකිල්ල නිසා සිදු වූ දෙයෙකි.

භාවිත කළ විනොශක වර්ගය ඉන්දියයනට නරක ලෙස බලපා ඉදිමීමෙක් ඇති වුණා. පසුව ඉන්දියවල කිුයාකාරීත්වය නැති වුණා."

දික් අඬුවක් භාවිත කිරීමෙන් ඇති වූ උපත් වණයෙකින් හට ගත් මානසික අස්වාභාවිකත්වයක් පිළිබඳ විවරණයෙක් පහත එයි.

<sup>1.</sup> Emotional - නැගීම පිළිබඳ

"ඔව්, ඔව්, අපට ශරීරය පේනවා. අපට පේන හැටියට මේ ශරීරයට හුඟාක් උදවු කරන්න තිබෙනවා. මෙය දොස්තරගේ අත් වැරැද්දක් මිස ආත්මයේ දෝෂයෙක් නොවේ. මේකට කාට හරි හුගක් ගෙවන්න සිදු වෙනවා. මේ තිබෙන හැටියට කාලයක් ඉවැසිල්ලෙන් සාත්තු කළ යුතු ව තිබෙනවා. වෙනස් පරිසරයෙක දී හැකි තරම් ඉක්මනින් එය කළ යුතුයි."

කිසියම් තුවාලයෙකින් හෝ රෝගයෙකින් හෝ පෙළෙන අය ඔවුන්ගේ රෝගය කර්ම විපාකයෙක් ද නැද්ද කියා නිතර අසා ඇත. කියැවීම්වලින් ගන්නා ලද නියම උද්ධෘත සහිත නිදසුන් කිපයක් මෙහි ඇත.

කිලිමාල රෝගිනියක් මෙසේ ඇසුවා යඃ "මෙය කර්ම විපාකයෙන් ද, නැතිනම් මේ ජීවිතයේ යමක් නිසා ඇති වූ දෙයක් ද?" උන්තර මෙයයිඃ "මෙය නුගාක් කුළු බඩු දමූ රස කළ කෑම අධික ව කෑමේ වීපාකයෙක්."

සමාන ම පුන්තයක් ඇසූ කනෙහි නිතර ඇසෙන ශබ්දයන්ගෙන් පෙළෙන අයකුට ලැබුණ පිළිතුර මෙසේ යා "මෙය තනිකර කායික රෝගයෙකි. කර්ම රෝගයෙක් නො වේ. හිසෙහි හා ගෙළෙහි වනයාමවලින් බර ගතිය දුරු කර ගන්න." (මෙහි සඳහන් කොට ඇත්තේ චලන තුනෙකින් යුතු සුළු වනයාමයක් ගැන ය. පෙනීම හා ඇසීම දියුණු කර ගැනීමට නිතර මේ වනයාමය නියම කොට තිබේ.)

වයස පසළොසේ දී සිදු වූ අනතුරෙකින් කකුලක් කැඩුණු පුද්ගලයෙක් මෙසේ ඇසුවේ ය. "මගේ කකුල කැඩීම කර්ම විපාකයෙක් ද ? එසේ නම් ඒ කර්මය කිමෙක් ද ?" ලැබුණු පිළිතුර මෙයයි. "මෙය ඔබගේ වඩා හොඳ හෙළි පෙහෙළිය සඳහා අවශා වූ දෙයක්. මෙය සමෙක ගෙවීමක් වශයෙන් ඇති වූවක් නොව ඔබේ මුක්තිය සඳහා අවශා වූ දෙයෙක්. ඔබට සතාය උගන්වනු සඳහා සිදු වූ දෙයක් ය." දකුණු අතෙහි තුවාලයක් සිදු වූ පුද්ගලයකු ඇසූ පුශ්තය මෙයයි. "මගේ දකුණු අතට සිදු වූ අනතුරට කිසියම් ආධාාත්මික හේතුවක් තිබෙනවා ද ? එසේ නැති නම් එය හුදු අහඹුවෙක් ද? උත්තරය මෙසේ ය: "එය හුදු අහඹුවෙක්. ආධානත්මික හේතුවෙක් එහි නැත."

කුමයෙන් වැඩි වන පේශී දිරා යෑමෙන් පෙළෙන මිනිසකු ගැන ලබා ගත් කියවීමෙක් මෙසේ ය.

"බොහෝ දුරට මේ තත්ත්වය ඇති වී ඇත්තේ උපතව පෙර ය. එහෙත් එය මාපියන්ගේ පවෙකැයි හෝ මේ පුද්ගලයාගේ පවකැයි හෝ කිව හො හැකි ය. මේ අද්දකීමෙන් මොහු විසින් උගත යුතු පාඩම ඉවැසීම හා ගැළැපීමයි.

ඒ නිසා මනස හැර අනෙක් දෙයක් භාවිතයට ගත නොහැකි ලෙසින් ශරීරය එක් තැනකට සීමා කරන මේ තත්ත්වය ගැන කලකිරෙන්න එපා. මනස ගොඩනැගිලිකරු බව මතක තබා ගන්න."

මෙබඳු සිදුවීම්වලින් ඇතැම් සිද්ධි අහමු සිදුවීම වන බව පැහැදිලි වෙයි. මේ සිදුවීම්වල කොනැනෙක දී වන් වීපාක වීදින්නා විසින් ම හේතුඑල අනුකුමය අරඹා නැති නිසා ඒ අර්ථයෙන් මේවා අහමු සිදුවීම් ය. අහම්බෙන් වීදින්නට සිදු වන එබඳු දුක්වේදනා සාමානා රීතිය වනවාට වැඩියෙන් නීතියෙන් බැහැර ගිය විශේෂ සිද්ධි වෙයි. ඒවායින් ආත්මයෙහි අභිවෘද්ධිය සඳහාත් නව ශක්තියක් ලබා ගැනීම සඳහාත් අවස්ථාවෙක් සැලසෙයි. සත්තෙකින් ම ඉහත සඳහන් කරන ලද සිද්ධි දෙක පිළිබඳ කියමින් යේසුතුමාගෙන් අන්ධ මිනිසා ගැන ඇසූ ශිෂපයනට එතුමා දුන් පිළිතුර සිහියට නඟයි. ජෝන්ගේ පොතෙහි 9 : 1 - 3 කොටසෙහි වාර්තා වී ඇති පදහවල අර්ථය මෙසේ යා "මඟ යන යේසුතුමා ජාතාන්ධයකු දුටුවේ ය. එතුමාගේ ශිෂායෝ, 'ස්වාමිනි' මේ මිනිසා අන්ධ වන්නට පව් කෙළේ ඔහු විසින් ම ද? නැතහොත් මාපියන් විසින් දයි පුශ්න කළහ.

'මේ මිනිසා වන් ඔහුගේ මාපියන් වත් පව් කර නැත. ඔහු අන්ධ වූයේ දෙවියන් වහන්සේගේ කාර්යය ඔහු තුළින් පුකට වනු සඳහා ය. මේ යේසුතුමාගේ උත්තරයයි."

කරුණු කිපයක් නිසා ම මේ ඡේදය අතිශයින් ම සින් අදනා සුලු ය. "මේ මිනිසා අන්ධ චන්නට පව් කළේ ඔහු විසින්ම ද? නැතහොත් ඔහුගේ මාපියන් විසින් ද ?" යන පුශ්නයෙන්ම එතුමාගේ ශිෂපයන් ආත්මයේ පෙර පැවැත්ම ගැන දන සිටි බව දක්වෙයි.

පුතර්ජන්මවාදයට විරුද්ධ වන්නන් විසින් ඇතැම් විට ඒ වාදයට විරුද්ධ ව ඉදිරිපත් කරනු ලබන මේ උත්තරය එක ම තේරුම් කිරීමකට ඉඩ දෙන්නෙක් නො වේ. එය කුම කීපයකටම තේරුම් කර දිය හැකි ය.

බයිබලය වනාහි මතක තබා ගන්නා ලද සිද්ධි මාලාවක් පිළිබඳ විස්තරයෙක පරිවර්තනයෙක පරිවර්තනයෙකි.\* ලේඛකයන් එතරම ගණනක් අතින් මාරුවීමේ දී බොහෝ විට අර්ථයේ විශාල වෙනස්කම් සිදු කෙරෙන්නට ඉඩ ඇත. මේ නිසා අද තිබෙන බයිබලය, කිස්කුස් වහන්සේගේ සම්පූර්ණ නිවැරැදි මුල් ඉගැන්වීම නියෝජනය කරනවා විය නො හැකිය. අනෙක් මොනවා නැතත් මිනිස් සාක්කිවල නිවැරැදිකම පිළිබඳව කරන ලද මනෝවිදපාත්මක වූ හැදෑරීම්වලින් ම බයිබලය නියම කිස්කු ධර්ම නියෝජනයක් නො වන බව අපට ඒත්තු යයි. මෙසේ මේ ඡේදය සිතා මතා කරන ලද නැතභොත් ඉබේ ට ම

<sup>\*</sup> මේ කරුණ පිළිබඳ ඉතා හොඳ වීමසිමක් අවශ්‍ය නම් 1945 මාර්තු The American Mercury හි මැක්ස් නොමැඩ් (Max Nomad) විසින් පළ කොට ඇති "The Way of the Translator" නම් ලිපිය බලන්න.

සිදු වූ වෙනස් කිරීම නිසා මුල් අර්ථ වෙනස් වී ගිය ඡේද සිය ගණනින් එකක් වන්නට ද ඉඩ තිබේ.

කෙසේ හෝ අන්ධ මිනිසා පිළිබඳ පුශ්නයට ලැබී ඇති පිළිතුර යේසුතුමා කී දෙය පිළිබඳ නිවැරැදි පරිවර්තනයෙක් නම්, එතුමා කකුලක් කැඩීම හා වැඩි ගෙන යන පේශී දිරිම පිළිබඳ නිදසුන්වල දී කේසි විසින් කියා ඇති දෙයට බොහෝ සෙයින් සමාන දෙයක් කියා ඇති බව සිතා ගත යුතු වේ.

පූර්ව පරිචඡේදයෙක දී අපි, නමා ම ක්රූරත්වයේ පාප කර්මයට වරදකරුවකු නො වූ නමුත්, කර්ම විපාක වශයෙන් අස්වාභාවික දරුවකුගේ පියකු වූ මිනිසකු පිළිබඳ නිදසුනක් දුටුවෙමු. ඔහු වරදකරු වී ඇත්තේ උපේක්ෂක වීමේ වාරිතු පාපයකට ය. මෙහි දී අපි මේ චකු කර්ම විපාකය, ඔහු දුක ගැන හැඟීම ඇත්තකු කිරීමටත් <sup>2</sup> දුංඛ සතායෙ ගැන වැඩියෙන් යෙදුණකු කිරීමටත්, ඔහු වෙත අනුකුමයෙන් පැමිණිය හැකි, නිවැරැදි කිරීමේ අර්ථයෙන් යුතු, අද්දකීම්වලින් පළමුවැන්න විය හැකි, බව කීවෙමු. මේ තේරුම් කිරීමට අනුව මේ මිනිසා කමා ම දුකට පානු තොවී දුෘඛිත දරුවකුගේ පියකු වී**මේ** අද්දකීමෙන්, අවශා පාඩම ඉගෙන නො ගත්තා නම්, කිසියම් අනාගත ජීවිතයෙක දී ඔහුට ම දුක් විදින්නට වනු ඇතැයි සිතිය හැකි ය. එසේ නම් මේ කායික පීඩාව ඔහු වෙන පැමිණෙන්නේ ඔහු චීසින් කෙළින් ම අනෙකකුට කරන ලද පාපකර්මයක් නිසා නො ව ඔහුගේ පුද්ගලත්වයේ මැරි ඇති කොටසක් පණ ගැන්වීම, ඔහුට අවශා වූ ඉගැන්වීමේ පරමාර්ථය ඇති අද්දකීමක් වන හෙයිනි.

යේසුතුමාට හා එතුමාගේ ඕපායනට හමු වූ අත්ධ මිනිසාත් කකුලක් කැඩීමෙන් හා මාංග පේශී මැරි යැමෙන් පීඩා විදී ඉහත සදහන්<sup>3</sup> මිනිසුන් දෙදෙනාත් එසේ පීඩා වින්දේ එබඳු අර්ථයක් නිසා යයි සිහිය හැකි ය. කෙසේ වුවත් කිසියම් ජීවිත දුෂ්කරත්වයක්, කර්ම වීපාක වශයෙන් ආවත් නැතක්. හැම වීටම ආධාහත්මික සංවර්ධනයට අවස්ථාවක් වන බව මතක නබා ගත යුතු ය. කර්මය නියතියක් ලෙසින් ඒ කියන්නේ වෙනස් නොකළ හැකි අන්ධ ශක්තියක් ලෙසින් තෝරා දිය යුතු නො වේ. එය පාලක බොත්තමක නද කළ මැසිමෙක ස්වයංකාරී ' නිශ්චිතත්වයෙකින් යුතු ව කියා කරන්නේ නැත. කර්මය නිශ්චිත නියාමයක් බව සහතික ය. එහෙත් එහි පරමාර්ථය නම් මහා ලෝක ධර්මයට අනුකූල වනු සඳහා ආත්මයට අවස්ථාවක් සලසා දීම ය. මේ නිසා ආත්මය නම දෝෂ තේරුම් ගෙන ලෝක ධර්මයට අනුකූල වීමේ කියා මාර්ගය තමා ම සම්පාදනව අරඹා නම් කර්ම වීපාක විඳීමේ අර්ථය එයින් ම ඉටු වේ.

කර්මයේ පරමාර්ථය ආත්මය පෙළ ගැස්වීම ය. මෙහි පෙළ ගැස්වීම (Justify) යනු යොදා ඇත්තේ මුදුණ ශිල්පීන්ගේ පෙළගැස්වීම යන අර්ථයෙනි. ඔවුහු අකුරු පේළි පෙළ ගස්වති. කර්මයේ නියම අර්ථය, අධනාපනය නැතහොත් පෙළ ගැස්වීම යනු අවබෝධ කර ගත තැනැත්තා කර්ම විපාක ද හිතුවක්කාර හෝ අනිවාර්ය නො වන බව දන ගනී. මේ නිසා ඔහු ඒ කර්ම විපාකයේ ගැබ් ව ඇති ආධනාත්මික පාඩම් ඉගෙන ගැනීමට සමාක් වනයාමයක් නො කොට නිෂ්කීයව කර්ම විපාක පිළිගන්නේ නැත.

මෙහි දී වලන නියාමවලින් බෙහෙවින් උපදෙස් ගත හැකි ය. වස්තුවක් වලනය කළ කල්හි, එය කිසියම් නිශ්චිත රේඛාවක් දිගේ ගමන් කරයි. ඒ වස්තුවේ මුල් චලනයේ පැත්තට වෙනස් වූ පැත්තකින් එය කෙරෙහි බලයක් පැවිහොත් වස්තුව වෙනත් රේඛාවක් දිගේ ගමන් කරන්නට වෙයි, දන් ගමන් කරන පැත්ත, වෙනස් වූ වේග දෙකේ ම පුතිඑලයෙකි. කිසි ම

<sup>1.</sup> Automatic

ශක්තියක් විතාශ වන්නේ නැත. කිසි ම නිගමනයක් ද බිදෙන්නේ නැත. සිදුවන්නේ ශක්ති මාර්ගයක් යෙදීම නිසා වෙතත් ශක්ති මාර්ගයක් වෙනස් වීම පමණි. කර්මය පිළිබඳවත් මෙය මෙසේ ම ය. නව ශක්ති මාර්ගයක් ආරම්භ කිරීමෙන් පැත්ත වෙනස් කළ හැකි ය. එහි ශක්තිය අඩු කළ හැකිය. මේ නව ශක්ති මාර්ගය නම් සමකක් සංකල්පය හා සමකේ වනයාමයයි. මෙසේ කර්මය පිළිබඳ ව නිශ්ශබද වීමේ පුතිපත්තිය සම්පූර්ණයෙන් ම අනවශා බව ද ආත්ම පරාජය ඇති කරවන්නක් බව ද හෙළි වෙයි.

තමා ගැන ම නම් මෙය මෙසේ බව කාට වුවත් පුකට වනු ඇත. එහෙත් මිනිසකු විසින් අනයෙන්ගේ කර්ම විපාක පිළිබඳ ව ගත යුතු ආකල්පය ගැන සලකන විට ආචාර ධර්මමය වූ අලුත් ගැටලුවෙක් පැන නගී. කර්ම නියාමය කුියාත්මක වන බව පිළිගැනීම නිසා අනිචාර්යයෙන් ම එක්තරා සාමාජික උහතෝකෝටිකයකට අපට මුහුණ පාන්නට සිදුවන බව 11 වන පරිච්ඡේදයේ දී පෙන්වා දී ඇත. පූර්ව ජන්මයේ දී බලය නො මනාව භාවිත කිරීම, නිදසුන් කීපයෙක දීම දුප්පත්කම් අඩු පාඩුකම් ඇති වීමට හේතු වූ බව පෙන්වා දෙන ලදී. අතිගයින් ශෝචනීය වූ පිඩාව පවා හට ගන්නේ කිසියම් අතීත පාප කර්මයක් නිසා යයි අප පිළිගත්නවා නම් පීඩිතයන් කෙරෙහි අප ගත යුතු ආකල්පය කිමෙක් ද ? අනයෙන්ගේ සාමාජික තත්ත්වය පිළිබඳ ව අප ඇති කර ගත යුතු ආකල්පය කිමෙක්ද?

"මිතුය, ඔබ විදින්නේ ඔබ විසින් විදිය යුතු විපාකයෙකි. මට යුක්තියේ කිුියාත්මක වීමට අත ගැසිය නොහැකි ය." මෙසේ තර්ක කොට අපේ ම වැඩ කරනවා ද ? හැම නැන ම කර්ම නියාමය කිුිිියාත්මක වන නිසා අනුකම්පා කටයුතු දෙයක් නැති හෙයින් අනුකම්පාව කාලයට නොහැළපෙන මනෝභාවයක් බවත් දානය යල්පැන ගිය සදාවාරයක් බවත් කියා සිටිමු ද ?

මේ පුශ්නවලට සාහසික ලෙස හෝ භාවපරවශ ලෙස

හෝ පිළිතුරු දිය යුතු නොවේ. දුෂ්ට මිනීමරුවකු හය මාසයෙක හිර දඬුවමෙකින් පසුව පොරොන්දු පිට නිදහස් කළ යුතු යයි අදුරදර්ශී භාවපරවශයෙන් නිශ්වය කළ හොත් ඔහුට අවශා පාඩමක් ඉගෙන ගන්නට නොලැබෙනැයි අපි සිනමු. අතිකාරුණික ශුරුවරයකු විසින් පාසැල දිනපතා පැය තුනකට කලින් වසා දමන්නට සිදු වුණොත් දිනකට අයත් පාසැල් වැඩ හමාර කර ගත නොහැකි බව අප දනිමු. පියකු විසින් දරුවාට දෙන යුක්ති සහගත දඬුවම් දයාබර මවක විසින් හැම විට ම ලිහිල් කරනු ලැබේ නම් දරුවාට කීකරු වීමේ පාඩම ඉගැන්විය නොහැකි බව අපි දනිමු. මෙපමණක් නොව විකෘත වීමේ හා අභාගා සම්පන්න වීමේ රූපයෙන් මිනිසකු කරා පැමිණෙන බාධක ද සතා වශයෙන් ම විශ්වයේ ඇති අධ්‍යාපනික අභිපායය නියෝජනය කරන බව ද අපි දනිමු. එසේ නම් විශ්ව නියාමයෙක කියාත්මක වීමට අප ඇඟිලි ශසන්නට කිර්හිත වන්නේ කෙසේ ද?

කිව නොහැකි තරම දුප්පත්කමින් ජීවත් වන්නා වූ, භයානක රෝගයකට පාතු වූ, විකෘති වූ, අනුකම්පනීය වූ පුද්ගලයකු අපට දකින්නට ලැබුණා යයි සිතමු. ඔහු ගැන සිතන විට අපට ඉබේව ම මහත් අනුකම්පාවෙක් උපදී. එහෙත් අප කර්මවාදය පිළිගන්නවා නම්, වෙනත් ආලෝකයෙකින් ද ඒ මිනිසා දකිත හැකි ය. අපි පරිකල්පනයේ මාර්ගයෙන් වර්තමානයේ තිරයෙන් ඔබ්බට පස්සට එබී බැලුවහොත් මේ වර්තමාන නළුවා වෙනස් කාලයෙක දී වෙනස් ඇඳුමෙකින් වෙනස් කොටසක් රහපානු දක්ක හැකි වෙයි.

කේසි ලිපි ගොනුවල ඇති නිදසුන්වලට අනුව බලන කල්හි ඇම්දීමට උත්සාහ ගන්නා විට අනුකම්පනීය ලෙස ඇඹරී යන අත් පා ඇති විකෘත වූ මේ වර්තමාන රෝගියා රුසියාවේ සාර් රජ දරුවන් දවස ශක්තිමත් පුාංශු දේහධාරී වීර්යවත්,

කුෑර, කාමුක, දුෂ්ට රජ කුමරකු බව පෙනෙන්ට පුළුවන. අසීමිත ධනයකට හිමිකරුවකු වීමෙන් සුරක්ෂිතව, ඒ ධනය නිපැදවූ ගොවීන්ගේ අගහිගකම් ගැන අකාරුණික ලෙසින් උපේක්ෂකව, තම ශරීර ශක්තිය නිසා මත් වී, තම අභිලාෂ තෘප්තිමත් කර ගැනීමෙහි දී පුතිපත්ති රහිතව, කාමුකයෙක් ව තම පුයෝජනයට ගනු ලබන ස්තීනට සැලැකීමේ දී අමානුපිකව, තම අපුසාදයට ලක්වූවනට වධ දීමේ දී අනුකම්පා විරහිතව, කල් ගත කළ තැනැත්තෙකි මේ. අපට දක්නට ලැබෙන ඔහුගේ පූර්ව චරිතය මෙබඳු ය. ඔහුගේ වටාපිටාව ගැන බලන වීට, ඔහුගේ කුෑර පාලක ආගාවට අනුව ස<mark>යිබීරියන් කාන්තාරයට යවන ලද වියැළී</mark> ගිය සිරුරවලින් යුතු මිනිස්සු අපට හමු වෙති. තම වහල් ජීවිතයේ කුසගින්න ගැන කියාපාන දික් වූ මුහුණුවලින් හා ගිලුණු ඇස්වලින් යුත් දරුවෝ අපට දක්නට ලැබෙනි. අපට පෙනෙන්නේ එබඳු දුෂ්ටත්වයේ සිතුවමෙකි. මේ සිතුවම අපගේ මේ වර්තමාන කුෑර යුගයට පූර්ව වූ හැම කුෑර යුගයෙක දීම ඕනෑ ම රටක දක්නට ලැබෙන්නෙකි. කවදා හෝ කොතැනෙක දී හෝ මේ මිනිසාගේ අපරාධවලට දඩුවම් ලැබෙනහොත් භෞද යයි අපි පුාර්ථනා කරමු.

ඒ පුාර්ථනා ඇති කර ගත් වහා ම අපි නැවත වර්තමාතයට හැරෙමු. අප කලක දී එතරම අනුකම්පාවෙන් සැලකු කොරා නැවත අපට දක්නට ලැබේ. තවමත් අපට ඔහු ගැන පූර්ණ අනුකම්පාවක් දක්විය හැකි ද ? ඔහුට ගොදුරු වූවන්ගේ බිඳුණු සිරුරු සිහිපත් කරමින් ම තවදුරටත් "මම ඔබට උදවු කරන්නම්" යනු කිව හැකි ද?

මේ විශේෂ නිදර්ශනය පොදු සාමානෘ නියාමයක් බවට පත් කළා යයි සිනමු. පුනර්ජන්මවාදය පිළිගතහොත් එය සාමානෳ නියාමයක් බවට පත් කළ යුතුම ය. එවිට අපට මනෝවිදහත්මක වූ ද ආචාර ධර්මාත්මක වූ ද, සාමාජික වූ ද ඉතා වැදගත් පුශ්නයක් මතු වෙයි. ජීවිතය ගෙන යෑමේ දී වහා ම අවංකව විසඳා ගත යුතු පුශ්නයෙකි මෙය. සමාජ විදහාව හදාරා ඇති පාඨකයා අඩු ගණනේ එක ජාතියෙක එනම් ඉන්දියානු ජාතියේ සමාජ දර්ශනයේ දී මේ පුශ්නයට එක් පිළිතුරක් ලැබී ඇති බව සිහියට ගන්නවා ඇත. අප පුනර්ජන්මවාදය අලුතින් පිළිගත්තක් නිසා ගැටලුව අපට අලුතින් පුකටව හියත් ශත වර්ෂ ගණනක් තිස්සේ ම භාරතය එය දැන සිටියේ ය.

භාරතයේ සාමානා ජනයා යුක්තිය ඉටුවීමට අත නොගැසිය යුතු යයි මේ පුශ්නය නිශ්චය කර තිබේ, ඉන්දියානුවන් පීඩිතයනට දක්වන බව පෙනෙන උපේක්ෂාවටත් පඤ්චමයන් වෙන් කොට සැලකීමටත් බොහෝ දුරට වගකිව යුත්තේ මෙයයි.

භාරතයේ වර්ණ භේදයට මනුගේ පැරණි නීති පදනම් වී ඇත. පැරණි නීති සම්පාදකයකු ද දාර්ගනිකයකු ද වූ මනු, ප්ලේටෝ මෙන් සමාජය අවශායෙන් ම වෘත්තීය ශුණි කීපයකට බෙදෙනැයි කියා ඇත. මේ ඉගැන්වීම සමාජ වාරිතුයෙක් විය. චාරිතුය සමාජ සංස්ථාවක් බවට ඇණ ගැසුණේ ය. සියයට අනුවක් පමණ නුගත් ජනකායක් අතර පැතිර පැවැති සම්පුදායය හා මීථත ලබ්ධිය නිසා මේ ඇණ ගැසීම ආදානගුාහී උගු ධර්මයක් බවට පත් විය.

අත්තිම පහත් පන්තියේ කාර්ය කරන අය "ස්පර්ශ නොකළ යුත්තෝ ය." හෙවත් පඤ්චමයෝ ය. ඔවුන් එබඳ පහත් තත්ත්වයකට වැටුණේ පූර්වජන්මයේ තිබුණු අතිමානයේ හා දුරාවාරයේ විපාක විදීමට යයි තර්ක කරන ලදී. මෙසේ ඇඟිලි ගැසීමෙකින් තොරව කර්මයට විපාක දීමට ඉඩ දීමේ තර්කය පහළ විය.

හින්දුන්ගේ පුථම තර්කාවයවය වන කර්මය

අතිවාර්යයෙන් ම අපට සුදුසු වර්ණයට අප පත් කරයි යනුත් දෙවන තර්කාවයවය වන (කතෝලික පල්ලිය විසින් ද අනුමත කරනු ලබන විශ්වය පිළිබඳ ගුඪ සනායෙක් පදනම් කර ගත්) සමාජයේ ශේුණි කුමයක් ඇත්තේ ය යනුත් පිළිගත හොත් ඔවුන්ගේ නිගමනය තර්කානුකූල බව අපට පෙනේ.

කොතරම් තර්කානුකූල වූවත් මේ නිගමනය අතිශයිත් ම ශෝචනීය ය. මේ මතයට අනුව හැම මිනිසෙක් ම ලයිබනිටස්ගේ තන්මානු' මෙන් ජනෙල් නැති කාමර බඳු වූ තනි වූ ඒකක බවට පත් වේ. මේ එක් එක් ඒකකයෙක් අනෙක් ඒකකයන්ගේ අභිවෘද්ධිය ගැන සම්පූර්ණයෙන්ම උපේක්ෂකව තනිව සැහීමට පත්ව අවකාශයෙහි නම කක්ෂයෙහි නමාගේ අදහස් ම අනුගමනය කරයි.

මේ උභතෝකෝටිකය ගැන සලකන විට කෙනකුව ඉබේට ම වාගේ චෝල්ට විටමාන්ගේ <sup>2</sup> "I Sit and Look Out Upon All the Sufferings of the World" (මම ඉඳ ගෙන ලෝකයේ ඇති හැම දුකක් ම බලා සිටීම්.) යන මාතෘකාව ඇති අර්ථ පූර්ණ සංක්ෂිප්ත කාවාය සිහියට නැගෙනු ඇත.

> "මම ඉඳගෙන, අවට ලෝකයේ ඇති සියලු දුක් පීඩා හා ලජ්ජා තරඹමි.

මම, කරන ලද කර්මවලට පසුතැවෙන, තනිව වේදනාවෙන් සිටින, තරුණයන්ගේ, වෙව්ලන රහස් ඉකිබ්දීම් අසා සිටිමි.

මම, දරුවන් විසින් නොසලකා හරින ලද, බලාපොරොත්තු සුන් කර ගත්, කෘග වී පණ අදිමින් දුකසේ ජීවත් වන මව දෙස බලා සිටිමි.

<sup>1.</sup> Liebnitz's monads

<sup>2.</sup> Walt Whitman

- මම, සැමියා විසින් නොමනා පුයෝජන ගන්නා ලද බිරියත් තරුණියන් නොමනා ලෙස පොළඹවා ගත් මිනිසාත් දකිමි.
- මම, ඊර්ෂපාවේ පැසැවීම් ද සඟවන්නට උත්සාහ ගෙන ඇති, පුතිපදාන නොකළ ආලය ද යන මේ සියලු දර්ශන මේ මිහිපිට දකිමි.
- මම, යුද්ධයේ පුතිඵල වන වසංගතය හා කුෑර පාලනයන් දකිමි. ජීවිත පරිතාහන කරන්නන් හා සිරකරුවන් ද දකිමි.
- මම, මුහුදේ සාගතයත් අනාංයන්ගේ ජීවිත බෙරා ගැනීම සඳහා මැරිය යුත්තේ කවරෙක් දයි තීරණය කිරීමට කුසපත් අදිනා නාවිකයන් ද බලමි.
- මම, කුලිකරුවන්, දුප්පතුන්, නීශෝ ජාතිකයන් හා උඩඟු පුද්ගලයන් විසින් එබන්දන් කෙරෙහි කරනු ලබන මදිකම් හා හෙළා දුකීම් ද දකිමි.
- මේ සියල්ලත් සීමාවක් නැති පහත්කම් හා වේදනාත් මම ඉද ගෙන බලා සිටීමි.
- මම අසමි, දකිමි, නිශ්ශබ්ද වෙමි."

විටමාන් පුනර්ජන්මවාදය අදහන්නෙකි. ඔහුගේ ජීවිත කථාවෙන් ද ඔහුගේ කාවාවෙල ඇති නො වරදිනසුලු අභාත්තර සාක්ෂාවලින් ද අපි ඒ බව දනිමු. ලෝකයේ සීමාවක් නැති දුක් වේදනා දෙස නිශ්ශබ්දව බලා සිටින ඔහුගේ ශාන්ත විරාගයෙන් දක්නට ලැබෙන්නේ හේතුවෙහි එලයන්, එලයෙහි හේතුවත් දකින පුද්ගලයාගේ නියම පුඥාව ය. මේ දර්ශනයේ ස්වාභාවික එලය නම් නිෂ්කීයත්වයයි. මේ නිෂ්කීයත්වය ඇති වන්නේ උදාසීනකම නිසා හෝ අලසකම නිසා හෝ නොව හේතුඵල දාමයෙහි ඇති අවශාතාව දකීමට ඇති පුළුවන්කම නිසා ය. වීට්මාන්ගේ මේ කාවාය මිනිසාට අවශා වූ දුක ඉදිරියෙහි දී නිශ්ශබ්දව නිෂ්කීය වීම පිළිබඳ පුඥාවේ පුකාශන පනුයෙකි.

එහෙත් වීට්මාන් අවුරුදු ගණනාවක් ම සිවිල් යුද්ධයේ රණ බීමෙහි සාත්තු සේවකයකු වශයෙන් සේවය කෙළේ ය. ඔහුගේ පුදුම හුදෙකලා ජීවිතය සම්පූර්ණයෙන් ම ගෙවුණේ ආත්ම පරිතනාගයෙන් ය. මේ නිසා මේ කාචනයෙන් පුකාශ වන්නේ ලෝකය පිළිබඳ ඔහුගේ මුළු දර්ශනය ම නොව ඉන් කොටසෙකි. එය සිතේ එක් අවස්ථාවෙකි. ගිරි මුදුන් දර්ශනයෙකි. එය සිතේ එක් අවස්ථාවෙකි. ගිරි මුදුන් දර්ශනයෙකි. ඇතැම් විට එය ඔහුගේ දෛනික ජීවිතයේ ඉතා පුණවත් වූ ශීත ස්වරයට විරුද්ධව හඬ නැංවෙන මූලික ස්වරයක් විය හැකි ය. එසේ කියන්නේ ඔහුගේ ජීවිතය, දුක් විදින ජනතාව කෙරෙහි උපේක්ෂක නොවූ හෙයිනි. මෙයට පුධාන හේතුව ඔහු තුළ තුබූ මහා කරුණාව ය.

සතා වශයෙන් ම බුද්ධියට වෙහෙවින් යුක්ති යුත්ත යයි පෙනෙන උපේක්ෂක වීමේ තර්කය ඛණ්ඩනය කරන්නේ කරුණාව ය. නිශ්චිත වශයෙන් ම කිස්තුස් වහන්සේගේ මූලික අදහස ද මෙයයි, සුවපත් කිරීමට හා ඉගැන්වීමට කැප වූ උන්වහන්සේගේ චරිතයෙන් මිනිසාගේ පාපය කුමක් වුවත් උපකාර කිරීම සඳහා ඔහු දෙසට අත දිගු කළ යුතු ය යන උන්වහන්සේගේ විශ්වාසය පැහැදිලි වෙයි. එඩගා කේසිගේ අතිසංඥ චිත්තය කිස්තුස් වහන්සේ හා සම තත්වයෙක නොතැබිය හැකි බව සහතික ය. එහෙත් සිතින් දුක් විදි, සිරුරින් බීදී ගිය මිනිසුනට හතළිස් අවුරුද්දක් තිස්සේ කරන ලද මහඟු සේවයෙන් හෙළි වන්නේ එබඳු මහා කරුණාවෙකි.

මෙහි දී අපට කේසි කියැවීම්වල ඇති එක් සිත් ගන්නා පූර්ණතාවක් දක්ක හැකි ය. එක් අතෙකින් එය ජීවිතයේ ව්දහනුකූල පුතිෂ්ඨාව පෙරදිග මිනිසුන් විසින් පිළිගෙන ඇති කර්ම නියාමය බව පැහැදීලි වචනවලින් කියයි. අනෙක් අතට එය කුිස්තුතුමාගේ පුධාන ඉගැන්වීම් වන මෛතුියේ හා සේවයේ ආධානත්මික වටිනාකම උසස් කොට දක්වයි.

අනායන් විසින් අතීත ජන්මයන්හි කරන ලද පාප කර්මයන් ගැන නොසලකා අප ඔවුනට උපකාර කිරීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. අප එය කළ යුත්තේ කර්ම නියාමයේ ඉතා කුඩා අවශාතාව පවා බිඳීමට ඒ නියාමයේ අදෘෂ්ට ශක්තිය අපට ඉඩ නොදෙන බවත් අනායන්ගේ දුක්වලට උපේක්ෂක වීම අප විසින් සිදුකර ගන්නා වූ විපාක දෙන පාපයක් බවත් දන ගෙන ය.

එක්තරා අර්ථයෙකින් බාහිර ලෝකයන් අනෙක් මිනිසුනුන් අප විසින් උගත යුතු වූ ආධානත්මක පාඩම් ඉගැන්වීමට වහල් වන පරිකෘණ ක්ෂේතු ය. එසේ ම අපි ද අනායනට ගුණ ධර්ම ඉගෙනීමට ඇති පරිකෘණ ක්ෂේතු චෙමු, මුලින් කී කරුණ සිහියට ගැනීමෙන් අප මනුගෙ වර්ගයාට ඕනෑවට වැඩියෙන් උපකාර කළාය යන මහා මුළාව වැළැකී යයි. දෙවන කරුණ සිහියට ගැනීමෙන් අප තුළ ම නිහතමානිත්වයෙක් ද ආත්ම ගෞරවයෙක් ද ඇති වේ. අනුන්ගේ දොස් අපට චේදනා ගෙන දෙන්නා සේ ම අපේ දොස් ද ඔවුනට චේදනා ගෙන දෙයි. එහෙත් අප ඔවුන්ගේ දොස්වලින් ඉගෙන ගන්නා සේ ම ඔව්නු ද අපේ දොස්වලින් ඉගෙන ගතිනි.

මේ සියුම් කරුණේ ඇති තවත් පැත්තෙක් නම් මිනිසාගේ චේතනාව ස්වතන්තුය යන සත්‍යයයි. ඉතිහාසය මුළුමනින් ම සුළු කරුණුවලින් පවා නියතිවාදී අර්ථයෙකින් පූර්වයෙන් නිශ්චිතව නැත. මේ නිසා කායික, ආර්ථික, සාමාජික, මානසික යන කවර ලෙසෙකින් හෝ පීඩා විදින්නකුට උපකාර කිරීමට අප ගන්නා උත්සාහය මෙන්තා කරුණා ආදී ගුණ ධර්ම සම්පූර්ණ කර ගැනීම සඳහා අප විසින් පෞද්ගලිකව ලබා ගත යුතු වූ අත්දුකීමෙක් පමණක් නොවේ. එය ම අනෙකාගේ මානසික ආකල්පයත් සිතත් එමගින් ම ඔහුගේ ජීවිත මාර්ගත් වෙනස් කරන කරුණක් වන්නට ද ඉඩ තිබේ.

අවසාන විගුහයේ දී කර්ම සියල්ල ම මනෝමය බව අවබෝධ කර ගත යුතු ය. මනසේ වැරැද්දෙකින් චරිතයේ වැරැද්දෙක් ඇති වෙයි. චරිතයේ ලොකු වෙනසක් ඇති වන්නේ මනසේ ඇතිවන ලොකු වෙනසෙකින් ම ය. මේ නිසා කේසි කියැවීම්වල ඇති ගොඩනැගිලිකරු මනසය යන කියමන හරියටම හරි ය. එසේ කියන්නේ මිනිසකු තමාගේ මනස වෙනස් කරන තාක් ඔහුට තම පාප කර්ම මුදවා හළ නොහැකි නිසා ය. විශේෂයෙන් ම ඒ සඳහා නිර්මාපක ශක්තිය පිළිබඳවත් ඊට තමාගේ ඇති සම්බන්ධතාවය පිළිබඳවත් ඇති මතය වෙනස් කරගත යුතු ය.

අකුගල විපාක පිළිබද නිදසුන්වල දී කේසි කියැවීමවල නිතර එන පාඨයක් අප දනට ම උද්ධෘත කර ඇත:- "ඔබට ඔබම හමු වෙනවා" යනු ඒ පාඨයයි. මෙය සිත් ගන්නා කියමනෙකි එයින් කර්මයේ ඇති කැටපත් ගතිය අගවනු ලැබේ. හැම වැදගත් අත්දකීමෙක් ම තමාට ම තමාගේ පූර්ව පුතිබිම්බයක්, පුදුම ලෙසින් මුණ ගැසීමෙකි. වඩාත් විශේෂයෙන් කියන හොත් එයින් පහත එන අදහස යෝජනා කෙරෙයි. එය තේරුම් ගත යුත්තේ කාල්පනික වශයෙනි.

අවකාශය පිළිබඳ වකුතාවාදය (විදහැඥ මණ්ඩලයන්හි එහි වර්තමාන තත්ත්වය කුමක් වුවත් කම් නැත.) කර්මවාදය සමග මතු සඳහන් කුමයෙන් හරියට ම ගැළැපෙයි. විශ්වය වකු ස්වරූප යයි ද එහෙයින් විශ්වයේ ඇති හැම චලනයක් ම වකුාකාර වෙතැයි ද සැලැකිය හැකි නම්, අප කියන කර්ම නියාමය හැම කියාවෙක ම ඇති වකුාකාර චලනයේ අන්තිම

වූලවංසයෙහි ජන බුද්ධදාස රජු හා කුෂ්ට රෝගියා පිළිබඳ පුවත මෙහි දී සිහිපක් තරවීම ඉතා සුදුසු ය.

ඵලය යයි කිව හැකි ය. හැම කුියාවෙක් ම ශක්තිය පාවිච්චි කිරීමෙකි. මෙසේ මනස විසින් බාහිර වස්තුවක් කෙරෙහි යොමු කරන ලද ශක්තිය එක්ස් කිරණයක් මෙන් ඒ වස්තුව පසා කර ගෙන ගොස් අන්තිමේ දී එය ආරම්භ කළ පුද්ගලයා කරා ම එයි. එය ගමන් කළාට ආපසු එන්නේ ශක්තිය අඩු වී නොවේ.

මෙසේ මිනිසකු විසින් බළලකුට කරන ලද කාරුණික තියාව බළලා කෙරෙහි බල පා එතැනින් පිටත්ව ගොස් අවසානයේ දී නැවත ඔහු කරාම කාරුණික කියාවක් ලෙස එයි. මෙසේ ම ජීවිතයකට කරන ලද කුෑර කියාවෙක් ද එහි අරමුණ කෙරෙහි බලපා නැවත ආරම්භකයා කරා කුෑර කියාවක් ලෙස ආපසු එයි.

මේ මතය හුදු පරිකල්පතා මාතුයක් වන නමුදු පූර්ව පරිව්සේද වල දී අපට දක්නට ලැබුණු බොහෝ කර්ම විපාක සිද්ධි සමග එය ගළපා ලිය හැකි ය. කර්මයන්ගේ විපාක දීමේ විවිතු විවිධතා ගණනට නොගත හොත් එය ඒ සියල්ලට ම අදාළ කළ හැකි වනු ඇත. කෙසේ වුවත් මේ මතය අනුව ජීවත් වන්නට උත්සාහ ගන්නා තැනැත්තාට ටික දිනකින් සොයා ගන්නට ලැබෙන කිසියම් යෝජනා ශක්තියෙක් එහි තිබේ. අනාගන් සම්බන්ධයෙන් අප කරන හැම කර්මයක් ම අප කෙරෙහි ම බලපා කෙළවර වන, වකුාකාර මාර්ගයක් අනුගමනය කරතැයි සිතතොත් පුදුම තරම් ඉක්මනෙකින් අපේ ඇතැම් ආවේග ශුද්ධියටත් ඇතැම් කියා ශුෂ්ඨත්වයටත් පත්වනු ඇත.

අපට තුස්තියානියෙහිත් අනා ලෝක ආගම්වලත් දක්නට ලැබෙන සදූපදේශවලට විදහානුකූල යුක්තියක් සපයා දෙන නිසා කර්මවාදය වැදගත් වෙයි. බටහිර සභාත්වයේ ආරක්ෂාව හා පැවැත්ම රැදී ඇත්තේ මහජනයාගේ සිත් තුළ කර්මවාදය තැන්පත් කිරීමෙහි යයි කීමෙන් පාවුල් බරුටන් '

<sup>1.</sup> Paul Brunton

අතිශයොක්තියක් පවසන බවක් නොපෙනේ. එසේ කියන්නේ මනාව තේරුම් ගන්නා ලද කම්මස්සකතා ඥානයෙන් පරිණත ජීවිත දර්ශනයක් ලැබෙන නිසා ය. ඒ දර්ශනය මීථපාලබ්ධික නොවී ආගමික වෙයි. සම්පූර්ණයෙන් භෞතිකවාදී නොවී විදහනුකූල වෙයි. කර්මවාදයෙන් මිනිසාට දරීමටත් ඉදිරිපත් වීමටත් ධෛර්යය ලැබේ. හැම මොහොතක දී ම නව කර්ම ආරම්භ කිරීමටත් වඩා සමෘද්ධිමත් අලුත් දෛවයක් ඇති කර ගැනීමටත් තමාට ශක්තිය ඇති බව දන දන ම ඔහුට නිෂ්කිය නොවී සකියව තමාගේ ම අතිත කර්මවල පුතිඵල පිළිගත හැකි වෙයි.

මිනිසා මුලින් ම මැවුයේ දෙවියන් වහන්සේ විය හැකි ය. එහෙත් එතැන් සිට මිනිසා ම තමාගේ මැවුමකරු ය. මිනිසාගේ කියාමාර්ග සකස් කිරීම හා තමා ම මවා ගැනීම කරනු ලබන්නේ යම් සීමාවක් තුළ නම් කර්මයෙන් දක්වෙන්නේ ඒ සීමාව ය. සීමා කරන්නාත් හික්මවන්නාත් කර්මයයි. ගැළැවුම්කරුත් මිතුරාත් එය ම ය. මේ නිසා බෞද්ධයා, ජීවිතයේ සියලු දුක් සැපවල දී සන්සුන්ව මෙසේ කියයි; "මම දහම සරණ යම්" ධර්මය පුද්ගල ස්වරූපයෙන් කොතෙක් ඈත් ලෙස පෙනුණත් එහි ඇති ජගත්කාරුණයෙ වටහා ගත් අයට මේ වචන කීපය තුළ "මම ස්වාමීන් වහන්සේ සරණ යම්" යන එබඳු ම වූ කිස්තියානි වචනවල ඇති භාවික වූ සහනදායක වූ ද උත්කර්ෂක වූ ද ගතිය පරිසූර්ණව ඇත. එසේ කියන්නේ ධර්මය ස්වාමීන් වහන්සේ නිසාන් ස්වාමීන් වහන්සේ ධර්මය නිසාත් ය. '

වක්කලිය, යමෙක් දහම දකි ද තේ පා දකි. යමෙක් වා දකි ද හේ දහම දකි.

## 24

## ජිවිත දර්ශනයෙක්

අවුරුදු ගණනාවක් තිස්සේ කේසිගේ ගෙදරට ලියුම් බෙදු තැපැල්කරුවන් ගෙන ආවේ උදවු ඉල්ලා කරනු ලබන ළග කම්පා කරවන ආයාචන ය. මෑත අවුරුදුවල දී ලොව හැම තැනින් ම ලියුම් ලැබිණි. දකුණු ඇමෙරිකාවේ ද කැනඩාවේ ද එංගලන්තයේ ද සිටි මිනිසුන්ගෙන් ද යුරෝපයේ යුද බිම්වල ද ඇත පැසිරිික් සාගරයේ ද ඇලස්කාවේ ද ඔස්ටේලියාවේ ද පිහිටි මුර පොළවල සිටි තරුණයන්ගෙන් ද ලියුම් ආවේ ය.

මේ ලියුම් කියවා අනුකම්පා ඇති කර නොගෙන සිටිය නොහැකි ය. ඒවායින් විස්තර වන පුශ්නවල කේන්දය වන්නේ මිනිස් දුක ය. නිදසුන් කියවා ගෙන යන කෙනකුට එතරම් කියැවීම් දීමෙන් කේසි ම වැහැරි ගිය ආකාරය තේරුම් ගත හැකි වෙයි. දිනපතා තැපෑලෙන් ඔහුගේ ගෙදරට ගෙන එන ලද මහා දුෘඛ පුවාහය අභිමුඛයෙහි දී ඔහු ඉතිරියක් නැති ව සම්පූර්ණයෙන් ම වෙහෙසුණු බව දන ගත් විට මානව භක්තිකයකු වශයෙන් ඔහුගේ තුබූ මහත්කම අවබෝධ වනු ඇත. ඇතැම් පුද්ගලයෝ තම සම්මෝහය පිළිබඳ ව දිග ලියුම් ලියා එවූහ. එබඳු එක් ස්තියක් මෙසේ ලීවා යඃ

"මගේ පේම ජීවිතය පිළිබඳව කියැවීමක් ලබා ගැනීම පුදුසු දයි මම විමතියෙන් කල්පනා කරමි. මා බෙහෙවින් මුළාවට පත් වී ගෙන යන බව පෙනේ. මට නැවත වරක් විවාහ වන්නට අවශා ය. මට ගෙයකුත් ඊට අවශා අනෙක් දේන් තිබේ. එහෙත් මට වැරදි සැමියා තෝරා ගන්නට සිදු වේ ද කියා බියෙක් පවතී. මා නැවත විවාහයක් ගැන නො සිතිය යුතු ද ? කාටත් මා එපා ද ?"

ඒ ලිපි ලියූ අය නොසෙක් වයස් සීමාවලට අයත් ය. එක් පැසුණු ස්තියක් මෙසේ ලීවා ය.

"සෞඛ්‍යයන් භාගපයන් මගේ ම සිත් ගන්නා පෞද්ගලිකත්වයත් ඇති කර ගැනීම සඳහා මට මගේ සැමියාත් පරිසරයන් වෙනස් කර ගත හැක්කේ කෙසේ ද ?"

එක් උපාධිධාරී තරුණයකු මෙසේ ලියා ඇත;

"මට කියාවට නැගිය හැකි පෞද්ගලික ජීවිත දර්ශනයක් අවශා ය."

අකුරු දත් නොදත්, දුප්පත් පොහොසත්, උගත් නූගත් මේ සියලු දෙනා ම ඔවුන්ගේ ලිපිවලින් මනුෂෘ වර්ගයාගේ ඇති මුළාවත් අවුල් ගතියත් එක සේ පුකාග කරති. ලජ්ජාශීලී වුව ද අභාගය සම්පන්න ලෙසින් විචාහයට ඇතුළත් ව සිටිය ද මේ සියලු දෙනා ම ජීවිතයේ නම තත්ත්වය දියුණු කර ගැනීමට වෙහෙසුණහ.

එබඳු පුද්ගලයනට තමන්ගේ ගැටලු පිළිබඳ ව එඩිගා කේසිගේ අභිඥා ඥානයෙන් තව දුරටත් පෞද්ගලිකව උපදෙස් ලබා ගත නො හැකි ය. එහෙත් සමාන නිදසුන්වල දී කර ඇති නියමයන් හැදෑරීම අපගේ දුෂ්කරතාවනට විසඳුමක් සොයා ගැනීමට වහල් වනු ඇත. හැම පුද්ගලයකුට ම වාගේ ඔහුගේ දුකේ හේතුව ඔහු තුළ ම සැඟැ වී ඇතැයි කියා තිබේ. කියැවීම්වලට අනුව කරදරවලට මුහුණ පෑ පුද්ගලයන් විසින් පිළිගත යුතු වූ පළමු වැනි කරුණ මෙයයි. අන්තිමට විගුහ කර බැලූ විට හැම ගැටලුවක් ම ඇති කර ගෙන තිබෙන්නේ තමා විසින් ම ය. ඒ නිසා එය විසඳා ගත යුත්තේ ද තමා විසිනි.

මෙය සුළු උපදේශයක් ලෙස පෙනෙනු ඇත. එහෙත් බොහෝ විට එය පිළිගැනීම දුෂ්කර වෙයි. අපි පරීකෂාවක් නැති ව අපේ ස්වභාවය පිළිගන්නටත් අපේ ගති අප ආශ්චාස කරන වානය ලෙසින් නිශ්ශඛ්ද ව බාර ගන්නවත් පුරුදු ව සිටිමු. සාමානාගෙන් අප අපගේ ස්වභාවය ගැන සලකා බලන්නේ තෘප්තියෙකින් යුතු වය. අපගේ අසංඥ වූ ඉවෙන් කෙරෙන්නේ අපගේ ම මානසික ගති ගුණ පූර්ණන්වයේ මිනුම් දඬු ලෙස යෙදීමයි.

අප අභාගාවන්ත පුබිත ලෙසත් පෙනෙන්නට වීම ම අප තුළ කිසියම් දෝෂයක් ඇත්තේ ය යන්නට සාක්කියක්ය යන අවබෝධය ලැබුණු වීට අපි අපගේ ආත්ම තෘප්තියෙන් නැගී සිටිමු. මේ අවබෝධය ලැබිය යුත්තක් ම බව කියැවීම්වලින් දක්වනු ලැබේ. එවිට අප බාහිර දේවලට දෝෂාරෝපණය කිරීම නතර කොට, නො සන්සුන් ව බාහිර දේවල් සකස් කිරීම අත් හිටුවා අපගේ දෝෂය ඇති තැනත් අප විසින් උගත යුතු පාඩමත් සොයා ගැනීම සඳහා අප ම පරිකු කිරීමට පටත් ගනිමු.

අපගේ දුෂ්කරතාව කුමක් වුවත් තනි ගතිය, කරදරකාරී ස්වාම පුරුෂයෙක්, මෝඩ දරුවෙක්, හීන මානයෙක් නැති නම් සිමාසහිත පරිසරයෙක් යන මෙයින් කොයි එක වුවත් ඒ දුෂ්කරත්වය ඉක්මවා ගත හැක්කේ ආත්ම පුතිසංස්කරණයෙකින් ම බව අප විසින් තේරුම් ගත යුතු ය. අපගේ ම වරිතය සකස් කර ගත යුතු ය. අපේ ආකල්ප, දොස් සොයනසුලු හෝ හෙළා දකිනසුලු හෝ පළි ගන්නාසුලු හෝ ආඩම්බර හෝ උදාසීන හෝ නාස්තික හෝ නො විය යුතු ය. චරිතය, ආත්මාර්ථකාමී ද අනුන් ගැන නො සලකනසුලු ද අසාමාජික ද නොවිය යුතු ය. බාහිර දුෂ්කරතා විසදිය හැක්කේ යෝගෘ වූ මානසික හා ආධාභත්මික ගුණ මතු කර ගැනීමෙනි.

කෙසේ හෝ ආත්මයේ වගාව හා පුතිසංස්කරණය යන දෙක ම සිදුවිය හැක්කේ විශ්වය පිළිබඳවත් මනුෂායාගේ එයට ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් ඇති කර ගන්නා ලද කුමානුකූල දර්ශනයෙකිනි. කේසිගේ හැම කියමනෙක ම එබඳු කුමානුකූල දර්ශනයෙකි ගැබ් වී ඇත. දී ඇති සිය ගණන් ජීවිත කියැවීම දිගේ වර්ණවත් කළ නූල් සෙයින් ඒ දර්ශනය දිවෙයි. මේ නූල් ඒවා දක්නට ලැබෙන පෞද්ගලික කියැවීම් නමැති අවවුවෙන් ඉහළට එස වූ කල පැහැදිලි සැලැස්මෙක් මතු වෙයි.

මේ සැලැස්ම ආගමික යයි කිව හැක්කේ එහි ආරම්භක ස්ථානය වශයෙන් නිර්මාපක ශක්තියෙක් නැතහොත් ඊශ්වරයෙක් ඇත්තේ යයි පිළිගන්නේ ය යන අර්ථයෙනි. එය දාර්ශනික වන්නේ, ජීවිතය, විශ්වය හා එය තුළ මිනිසාගේ දෛවය යන මේවා ගැන නිශ්චිත කුමානුකූල ආකල්පයක් සකස් කර දෙන්නේ ය යන අර්ථයෙනි. ලැබී ඇති ජීවිත පරිසරයේ දී කියාකාරී වීමේ දී ආත්මයට මතු වන පායෝගික පුශ්නවලට යෝගත වූ ආකල්පයක් සැපයෙන්නේ ය යන අර්ථයෙන් එය මනෝවීදහත්මක ද වේ.

දළ සටහනෙක ස්වරූපයෙන් මේ සැලැස්ම මතු දක්වෙන අයුරු බව පෙනේ.

"දෙවියන් වහන්සේ වැඩ සිටිනා සේක"

"හැම ආත්මයෙකු ම දෙවියත් වහන්සේගේ කොටසෙකි." ("ඔබ ආත්මයෙකි: ඔබ ශරීර නිවාසි ය.") "ජීවිතය අර්ථවත් ය."

"ජීවිතය අවිච්ඡින්න ය."

"හැම මනුපෘ ජීවිතයෙක් ම නියාමයකට අනුව කියාත්මක වෙයි."

(කර්මය : පුනර්ජන්මය)

"මෛතුයෙන් ඒ නියාමය සපිරෙයි."

"මිනිසාගේ වේතනාව ඔහුගේ දෛවය තනයි."

"මිනිසාගේ මනසට සංස්කාරක ශක්තියෙක් ඇත."

"සියලු ගැටලුවලට විසඳුම ඇත්තේ ආත්මය තුළ ය."

ඉහත සඳහන් කරුණු පිළිගෙන මනුෂායාට මෙසේ අවවාද කරනු ලැබේ.

"පළමු කොට විශ්වයේ නිර්මාපත ශක්තිවලට නැතහොත් දෙවියන් වහන්සේට ඔබේ ඇති සම්බන්ධතාව තේරුම් ගන්න."

"ඔබේ ජීවිතාර්ථයන් පුාර්ථනීය ආදර්ගන් සකස් කර ගන්න."

"මේ පුාර්ථනීය ආදර්ශය ලබා ගැනීමට උත්සාහ ගන්න."

"කියාශීලී වන්න."

"ඉවැසිලිමන් වන්න"

"පුමුදිත චන්න."

"පුතිඵල දෙවීයන් වහන්සේට බාර දෙන්න."

"කිසි ම පුශ්නයක් මඟ හරින්නට උත්සාභු නො කරන්න."

"අනායන් කරා හොඳ ගලා යන ඇළ පාරක් වන්න."

දෙවියන් වහන්සේ වැඩ සිටින) සේක.

දෙවියන් වහන්සේ මිනිස් මනසේ ළදරු පරිකල්පනයෙක්ය යනු මතෝවීගුාහක මතයයි. මේ මතයට කේසි කියැවීම කිසි ම සහනයක් නො දක්වා විරුද්ධ වෙයි. ඒවායින් දිගට ම දෙවියන් වහන්සේ ඇතැයි තරයේ කියැවේ. දෙවි කෙනකුන් ගැන කියවෙනවාට වැඩියෙන් මේ කියැවීමවලින් දක්වෙන්නේ විශ්වයේ ඇති නිර්මාපක බලයක් නැතහොත් ශක්තියක් ගැන ය. සියල්ල සලකා බලන විට බලය නැතහොත් ශක්තිය යන වචනය අපේ යුගයේ අලුත් සිතුවීලි මගට හොඳින් ගැළළපෙන බව පෙනේ.

අප ජීවත් වන යුගයේ අවශානාව වී ඇත්තේ වැඩි වැඩියෙන් ස්වභාව ශක්තීන් මුදවා හැරීමයි. අපි පරමාණුවේ කේන්දයෙහි අවින්තනීය වූ ශක්තියක් සොයා ගතිමු. එතරම් මහත් කරන ලද විදහනුකූල දෘෂ්ටී පථයක් ඇති ලෝකයෙක දී එක් මුල මහා පුභවයෙක විස්තරයක් වශයෙන් 'විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිය' යන වචනය වැඩි පහසුවෙකින් තේරුම් ගත හැකි වනු ඇත. අවමානයෙන් අගය අඩු කරන ලද, අයථා භාවිතයෙන් කෙලෙසන ලද, දෙවියන් වහන්සේ යන සාම්පුදායික වචනයට වඩා එය අර්ථවත් වනු ඇත.

වහක්ත වූ සමස්ත විශ්වය ම, ඒ නිර්මාපක ශක්තියේ පුකාශන යයි. අප ජීවත් වන්නේත් හැසිරෙන්නේත් අපේ පැවැත්ම ඇත්තේත් ඒ විශ්වය තුළ ය. ඒ මූල ශක්තියටත් දිවහත්වයටත් අපි කොටස් කාරයෝ වෙමු. එය හා අපේ ඇති ඒකත්වය අවබෝධ කර ගැනීමට අප උගත යුතු ය.

කේසි කියැවීම්වල දී මේ අදහස තොමයක් ආකාරයෙන් පුකාශ වී තිබේ. හොඳ නිදසුන් කීපයෙක් පහත එයි: "ජිවිතය නම් කිමේක් ද ? භෞතික මට්ටමෙහි දී වනක්ත වූ දෙවියන් වහන්සේ ය. තවමත් අප ජීවත් වන්නේත් හැසිරෙන්නේත් අපේ පැවැත්ම ඇත්තේත් උන්වහන්සේ තුළය. ජීවිතය නම් අප විසින් 'දෙවියන් වහන්සේ' යයි නම් කරනු ලබන ඒ විශ්ව බලයේ නැතහොත් ශක්තියේ භෞතික වූ ආවීර්භාවයයි."

"ඔබ ඔබ ම විශුහ කරන කල්හි මේවා වෙනස් නො වන සතා බව දන ගන්න. දෙවියන් වහන්සේ වැඩ සිටිනා සේක. ඔබ පළමුවෙන් ම පකපොති විය යුත්තේ උන්වහන්සේට ය. ඔබ කිුයා කරන්නේ ඇතුළත ඇති ඒ දිවෘත්වයට එකඟව ය, නැති නම් විරුද්ධව ය."

දෙවියන් වහන්සේගේ බලය විදුලි බලය වැන්නෙකි.

හැම ආත්මයෙක් ම දෙවියන් වහන්සේගේ කොටසෙකි.

නියැවීම්වලට අනුව අප හැම කෙනෙක් ම ආත්මයෙකි. අප ඇති කළ දිවා ශක්තියේ කොටසෙකි. දෙවියන් වහන්සේට නැතහොත් විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිවලට අපේ ඇත්තේ සූර්ය කිරණයෙක සූර්යයාවත් ජල බින්දුවෙක සාහරයටත් ඇති සම්බන්ධතාවයි. අපේ ශරීරයට අපේ ඇති සම්බන්ධය මිනිසකුගේ තම ගෙදරට නැතහොත් ඇඳුමට ඇති සම්බන්ධය බඳු ය.

ආත්මයෙක් නම් ඒ දිවසමය ශක්තියේ කොටසෙකි. එය ඒ ශක්තිය තරමට ම සනානන ය. මේ නිසා ආත්මෝත්කර්ෂයෙහි යෙදෙන පුද්ගලයා එයින් තමා ම පාරශ්ඡනයකු කර ගනිනැයි ද තම සම්බන්ධතාව නැති කර ගනිනැයි ද කිව හැකි ය. කෙසේ හෝ මූල කාරණයට වදින්නා වූ ද එය කිර්තියට පත් කරන්නා වූ ද අය මිනිසාට දී ඇති පුරම ආඥාව පිළිබඳව අපුමත්තයෝය. ඒ ආඥාව මෙසේ ය: "මා සිටිය දී ඔබට වෙනත් දෙවිවරුන් සිටිය නොහැකි ය." මා නම් ආත්මයේ මම ය. (මා නම් සනාතන ආත්මය ය ?)

ඔබ ආත්මයක් බව දන හුදු පෘථග්ජනයකු නොවී සිටින්නට යන්න දරන්න.

"අනෙක් අය ඕනෑ විදිහකට කළා වේ, එහෙත් මමත් මගේ ගෙදර ඇත්තෝත් ජීවත් වන දෙවියන් වහන්සේට සේවය කරමු." මෙයින් ඔබේ භෞතික ගෘහය තුළ සිටින අය අදහස් කරනවා යයි තේරුම් ගන්නට එපා. ඔබේ ගෙදර නම් ඔබේ ශරීරයයි. ජීවත් වන දෙවියන් වහන්සේගේ දේවාලය එයයි. දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්තට අනුව සාදන ලද මුළු ගෙයම එයයි.

### ජීවිතය අර්ථවත් ය.

පෞද්ගලිකාර්ථයෙකින් හෝ සර්ව සාධාරණාර්ථයෙකින් හෝ ජීවිතය හුදු අහඹු තත්ත්වයෙක් නොවේ, අපගේ ජීවිතයේ පරමාර්ථය සසංඥ දේව සහවතොවෙක දී දෙවියන් වහන්සේ හා එක්වීමයි. අපි ආරම්භයේ දී ඒ දිවතේවය සමග එක්ව වුසුමු. අවිදහවෙන් භෞතිකත්වයට ඇලීම නිසාත් වෙන්කම පිළිබඳ සංඥාව, ආඩම්බරය හා ආත්මාර්ථකාමය නිසාත් අපි එයින් වෙන් වුමු.

පුද්ගලයා උපන්නේ හුදු අහම්බයකින් නොවේ. එසේ කියන්නේ පෘථිවිය හේතුඵල සම්බන්ධ ලෝකයක් වන හෙයිනි. හේතුඵලතාව පෘථිවියෙහි ස්වාභාවික නියාමයෙකි. හැම ආත්මයක් ම මේ භෞතික තලයට ඇතුළු වන්නේ මේ සතාහ ඉගෙනීමට හෝ ඉගැන්වීමට ය. උගන්වනු ලබන එක් එක් ආත්මය තමා මෙලොවට ඊමේ අර්ථය පිළිබඳ වැඩි දනිමක් ලබා ගනී. මුල දී ඔබට දේව සහානාව තිබුණේ ය. භෞතික තෘෂ්ණා පමණක් තෘප්තිමත් කරන දෙය තෝරා ගැනීම නිසා ඒ දේව සහවාතාව නැති කර ගෙන ඇත. මෙසේ ඔබ ස්වාමීන් වහන්සේ කළාක් මෙන් නැවත නැවත ඇතුළු වෙති. ඔබ එන්නේ නියාමය සපුරා ලීමට ය. උන් වහන්සේ සමග එක්වීම සඳහා ඔබේ ආත්මය ඇති කෙළේ ඒ නියාමයයි.

හැම ආත්මයෙක ම උරුමය නිර්මාපක ශක්තීන් සමග එක්වන ගමන් ම යථාභූත ස්වභාවයෙහි රැඳීමට තමා ගැන ම දන ගැනීමයි.

#### ජීවිතය අවච්ජින්න ය.

පාරපුාප්ත වූ යෝගත සහකාරයන් ලෙසින් වූ අපේ දිවාග ස්වභාවය පිළිබඳ පූර්ණාවබෝධයෙකින් යුතුව දෙවියන් වහන්සේ හා නැවත එක් වීම ඉක්මනින් ඉටු කර ගත හැක්කෙක් නොවේ. විත්ත පාරිශුද්ධිය හෙමින් සිදුවන්නෙකි. එහි පාරපුාප්තිය ලබා ගත හැක්කේ කල්ප ගණනාවෙකිනි. පරමාර්ථ වශයෙන් කාලයෙක් නැත. එහෙත් අපේ පෙනුමාණික් සංඥාවට කාලයක් ඇත. අපේ සීමිත තත්ත්වයෙන් අප මත තබනු ලබන දෘෂ්ටියෙන් ජීවිතය අවිච්ඡින්න බව දක ගත යුතු ය.

ඔබ දේවත්වයට දියුණු වනවා මිස දෙව් ලොවට යන්නේ නැත.

ජීවිතය අවිච්ඡින්න නිසා නතර වීමෙක් නැත. එක්කෝ අපි ඉදිරියට යමු. නැතිනම් පසු බසිමු. ජීවිතය අවිච්ඡින්න ය. එය වෙනස් වන්නේ විකද්කදාණ තත්ත්වය නිසා හෝ පුවෘත්තියේ ස්පන්දන පුමාණයේ වෙනස්වීම නිසා හෝ යම් යම් අංශයන්ගෙන් පමණි.

<sup>1.</sup> Three Dimensional

පුද්ගලයකු අද ලබා ඇති තත්ත්වය අතීත කර්මයන්ගේ පුතිඵලයෙකි. එසේ කියන්නේ ජීවිතය අවිච්ඡින්න නිසා ය. එය භෞතිකත්වයෙහි නැති නම් අනාෑ විසද්ඤාණට්ඨිතියෙක පහළ වූවත් අනනා වූ එකෙක් ම ය.

මෙය හොදින් ඉගෙන ගන්න. පළමු කොට ම ජීවිතය අවිච්ඡින්න ය. එක ම කාලය හැරුණු විට වෙනත් කාලයෙක් නැත. එකම අවකාශය හැරුණු විට වෙනත් අවකාශයෙක් නැත. විවිධ රූපයෙන් වූ මහා ශක්තිය හැරුණු විට වෙනත් ශක්තියක් නැත.

# හැම මනුෂෘ ජිවිතයෙක් ම නියාමයකට අනුව කියාත්මක වෙයි.

ජීවිතයේ අවිචඡින්නත්වය යන වාකසාංශයෙහි අප විසින් මහා මනුෂා දෘෂ්ටියෙන් පුනර්ජන්මය යයි නම් කරනු ලබන අන්දකීම වල රිද්මයානුකූල වූ මාරුවීම ගැබිව ඇත. මනුෂා ජීවිතය නැවත නැවත දේහ ගැනීමේ නියාම යටතේ කියාත්මක වෙයි. මේ දේහ ගැනීමේ ආකාරය, නොවරදින සියුම කර්ම නියාමචලින් පාලනය වෙයි.

මේ මිහිතලයෙහි වෙනස් නොවන ආධාාත්මික නියාම ඇති බව දන ගන්න. මෙසේ අරඔන්න: සමානයෙන් සමානයෙක් උපදී. ඔබ වපුළ දෙය ඔබ නෙළා ගනිති. දෙවියන් වහන්සේ රවටන්නට බැරිය. ඔබ ඔබේ අසල්වැසියාට සලකන අන්දමට අනෙක් මිනිසාත් ඔබට සලකනවා ඇත.

ජීවිතයෙන් සම්පූර්ණයෙන් ජීවත් වන්නේ වන් මරණයෙන් සම්පූර්ණයෙන් මැරෙන්නේ වන් නැත. එසේ කියන්නේ සමස්තයේ නැතහොත් කේන්දයේ දෘෂ්ටියෙන් බැලූ කල එකක් අනෙකේ උපත නිසාත් මරණයත් උපතත් යන දෙක ම සියලු විකිරණ ආරම්භ වන්නා වූ ඒ සර්ව සාධාරණ කේන්දුය දෙසට ද ඒ කේන්දයේ සිට ද සිදුවන සංකුමණයන්හි දී පුද්ගලයාට ඇතිවන අත්දකීමක් පමණක් නිසාත් ය. ඔබ වරක් කළ දේවල් සිහිපත් කරන්න. දන් ඔබට ඒවා මුණ ගැසෙනවා! මෙය සිතේ ඇති ව ජීවත් වන්න. (හැම ආත්මයක් ම සැලැකිල්ලට ගත යුතුයි.) ඔබ ස්වාමීන් වහන්සේගේ නියමයෙන් කඩ කරන හැම අංශුවකට ම ඔබට ගෙවන්නට සිදු වන්නේ ය.

ජෝන්ගේ 14, 15, 16, 17 යන පරිච්ඡේද කියවන්න.
"මාගේ පියාණන් වහන්සේගේ ගෘහයෙහි අනේක මන්දිර ඇත."
මබ වැඩ කරන ගමන් ම ඒ ගැන සිතන්න. පැයක් හෝ මිනිත්තුවක් හෝ නොව දවසක් ම ඒ ගැන සිතන්න. ඔබේ පියා කවරෙක් ද? 'මන්දිර' යන්නෙනුත් "උන් වහන්සේගේ ගෘහයෙහි බොහෝ මන්දිර ඇත්තේ ය" යන්නෙනුත් කිමෙක් අදහස් කෙරේ ද? කවර ගෘහයෙක් ද?

ගෘහය නම් දේවාලය වන ඔබගේ ශරීරයයි. බොහෝ මන්දිර නම් ඒ ශරීරයේ ඇති බොහෝ දේවාල ය. කවර හෙයින් ද? ශරීරය වරින් වර මෙලොව ඉපැදී ඇති හෙයිනි. ඒවා ඇතැම් වීට මන්දිර ය. ඇතැම් වීට ගෙවල් ය. ඇතැම් වීට පැල්පත් ය.

මනුපෘ ජීවිතය නියාමයක් යටතේ කියාත්මක වන්නේ ය යන්නෙන් ගමා වන වෙනත් මතයක් ඇත. එනම් කෙබඳු වූ නමුත් ඔබගේ වර්තමාන තත්ත්වය අතීතයේ දී ඔබ විසින් ම ඇති කරන ලද හේතුවල එලයෙක් ය යනු ය. ඒ නිසා එය ඔබගේ අභිවෘද්ධියට අවශ්‍ය ය. මිනිසාගේ අද තත්ත්වය ඇති වුයේ ඔහුගේ අතීත තත්ත්වය නිසා ය.

ඔබ කවර මානසික, කායික හෝ භෞතික තත්ත්වයෙක සිටියත් එය ඔබ විසින් ගොඩනගා ගන්නා ලද්දෙකි. ඔබගේ ආත්මයේ හෙළිවීමට එය අවශා ය.

කවදාවත් ඔබ ගැන කනගාටු චන්නටවත් කවරකු හෝ ඔබට වැරැදි ලෙස සලකා ඇතැයි සිතන්නටවත් එපා, ඔබ නෙළා ගන්නේ ඔබ ම වපුළ දෙයයි. ඔබ අනෙකකුට නරකට සලකන්නේ නැති නම් කවදාවත් අනෙකකු ඔබට නරකට සලකන්නේ නැති බව මතක තබා ගන්න. සමානයෙන් සමානයක් ඇති වන නිසා එය ස්වභාවය නොවේ.

ඔබේ මේ ආත්මභාවයේ දී නීව උදාසීනත්වයේ කාලපරිවිඡේද ඇති වන්නට ඉඩ දෙන්න එපා. නිර්මාපක මූල ධර්මයන් අදාළ කිරීමෙන් ඔබ මුහුණ දෙනවා නම් හැම දෙයක් ම ඇත්තේ ඔබේ අභිවෘද්ධියට බව දුන ගන්න.

ඔබ වැටී ඇති හැම තත්ත්වයෙක් ම ඒ අවස්ථාව ඔබව හොඳ ම එක බව දන ගත්ත. කුමක් විය හැකි ව තිබුණා දයි ආපසු බලන්න එපා. ඔබ දනට ඇති තැන දියුණු කර ගන්න. හොඳ අතට හරවා ගන්න බලන්න.

### මෛතියෙන් ඒ නියාමය සපිරෙයි

අප මෛතියෙන් පූර්ණත්වයට පත්වන තාක් පුනර්ජන්ම නියාමය මෙන් කර්ම නියාමය ද නොවැරැදී කියාන්මක වේ. මෛතියෙන් හැම නියාමයක් ම සපිරෙයි.<sup>2</sup>

මට අනාගත වක්තෘත්වයේ දායාදය තිබුණත්, නෝදත් භාෂා වලින් කථා කළ හැකි වුවත්, මා මගේ සිරුර දවාලන්නට ඉඩ දුන්නත්, මා තුළ මහා පුරුෂයාගේ පුතුයාණන්ගේ ජීවය හෙවත් තිස්තු සංඥාව නැති නම්, කිස්තු ජීවය නැති නම්, මා තුච්ඡ වන නිසා ආලෝකයේ දරුවෝ පළමු කොට ම මෛතී කරති.

ඊළඟට ඔබේ ආදර්ශවත් නායකයාගේ මාර්ගය අනුගමනය කරන්න. එතුමා කීවේ මෙපමණය:

මෙහිදී 'සලාහං නාතිමඤ්ඤයන - නාඤ්ඤස්ස පිහයං චරේ" යනාදී ධර්ම පද ශාථාව සිහි කළ මනා ය.

කේසි බුත්මසහවාතාව මනුෂායාගේ නිෂ්ඨාව ලෙසත් බුත්ම විහාර ඒ සඳහා වූ මාර්ගය ලෙසත් දුටුවා සේ ය. බෞද්ධ නිෂ්ඨාව මිට වඩා ඔබ්බෙහි වූවෙකි.

"ඔබේ ස්වාමියා වූ දෙවියන් වහන්සේට ඔබේ මුළු හෘදයෙන් ම, ආත්මයෙන් ම මෛතුී කරන්න. ඔබගේ අසල්වැසියනටත් ආශි්තයනටත් එපමණක් නොව ඔබේ සතුරනටත් ඔබට මෙන් ම මෛතී කරන්න." ධර්ම ස්වභාවය මෙයයි.

## මිනිසාගේ වේතනාව ඔහුගේ දෛවය තනයි.

නියාමවලින් හා කුමානුකූලත්වයෙකින් යුක්ත මේ ලෝකයෙහි මිනිසා ස්වතන්තු වේනනාවක් ඇති කාරකයෙකි, විශ්වයේ ඇති මහා නිර්මාපක ශක්තියට ද මෛතීය, ඥානය හා චේතතාව යන තෙවැදැරුම් වූ එහි අංශවලට ද හේ හවුල් කාරයෙකි. මිනිසා පව කරන්නේ නැතහොත් දෙවියන් වහන්සේගේ නොසැලෙන ඉව්ඡාවට විරුද්ධව යන්නේ ඔහුගේ චේතනාවෙනි. මිනිසාට තම ආත්මයේ දිශාව වෙනස් කොට විශ්වයේ වේතනාව සමග නැවත ශළපා ගත හැක්කේ ද තමාගේ චේතනාවෙන් ම ය.

විශ්ව නිර්මාපක ශක්තියේ චේතතාවට අනුකූල හෝ අනනුකූල හෝ විය හැකි බලය සත්ත්වයාගේ චේතතාවයි. ඒ විශ්ව ශක්තියට පුකෘතිය කීවත් දෙවියන් වහන්සේ කීවත් වෙන මොන යම නමක් කීවත් කම් නැත. චේතතාව ඊට එක්කෝ එකඟ ය. නැති නම් විරුද්ධ ය. චේතතාව එක්කෝ ඒ තත්ත්වයටම දියුණු වෙයි. නැතිනම් එයින් ඇත් වෙයි. දෛවය නම් නිර්මාපක ශක්තීන් පිළිබඳව ආත්මයක් තම චේතනාවෙන් කරන දෙයයි.

කිසි ම වේගයක් හෝ බලයක් ආත්මයේ චේතනාවට වැඩියෙන් කායික, මානසික හා ආධ්‍යාත්මික යන කවර පසායෙකින් හෝ තම විනිශ්චය ඉටු කර ගැනීමට පුබල නොවන බව පළමුවෙන් දන ගත යුතු ය. තවර අත්දකීමෙක දී වුවත් ජෙන්තිශ්ශාස්තීය වශයෙන්, සංඛන ශාස්තීය වශයෙන් හෝ සංකේතාත්මක වශයෙන් කිසිම වේගයක් පුද්ගලයාගේ වේතනාව ඉක්මවා නොයන බව දත යුතුය.

නිර්මාපක වූ ශක්තිය ආත්මය තුළ ඇත. ඒ නිර්මාපක ශක්තිය බැහැරින් වූ දිවෘත්වය සමග සහකාරීව ජීවිත මාර්ග තෝරා ගැනීමට අප ගෙන යයි. නෝරා ගැනීම කළ ජෞතිශ්යාස්තීය වශයෙන් හා අනස කුමවලින් ජීවිතයේ නිෂ්ඨාව කිමෙක් දැයි පෙනී යනු ඇත. එහෙත් හැම ආත්මයකටම තෝරා ගැනීමේ හැකියාව නමැති ජන්ම දායාදය ලැබී ඇත. ඕනෑ ම පරිසරයෙක ඕනෑම අත්දකීමෙක දී ඒ තෝරා ගැනීම කළ හැකි ය.

# ම්හිස් මනසට සංස්කාරක ශක්තියෙක් ඇත

මෙසේ මිනිසාට ලෝක නියාම රාමුව තුළ ස්වතන්තු වේතනාවක් ඇත. මිනිසාට දඬුවම ලැබෙන්නේ ඒ නියාම කඩනවා නම් පමණි. ඔහුගේ චේතනාව ඔහුගේ දෛවසේ ජේරක ශක්තිය මෙන් කියා කරයි. එහෙත් ඔහුගේ මනස කියා කරන්නේ මාර්ගෝපදේශක වූ ද සංස්කාරක වූ ද කාරකයා ලෙස ය. ආත්ම අනාවරණයට හා ආත්මාභිවාද්ධිය පිළිබඳ ඕනෑම සැලැස්මක දී තමාගේ පුාර්ථනිය ආදර්ශයන් සකස් කර ගැනීම පළමු වන පියවර වන්නේ මේ නිසා ය. . .

තව ද මනස ගොඩනැගිලිකරු ය. මෙහි සදහන් කෙරෙන්නේ සර්ව සාධාරණ මහා මනස ගැන ය. අපගේ එක් එක් මනසක් මේ මනසේ වෙන් වූ කැබැල්ලෙකි. කවර හවතලයෙක දී නමුදු භෞතික වස්තූන්ගේ පුහවය වූ සැලැස්ම තනන්නේ මේ මනසයි.

හැම පුද්ගලයෙක් ම කාලය හා අවකාශය මත මනස නමැති පන්හිඳ වෙහෙසා වාර්තාවක් ලියයි. මසින් ද ජීවයෙන් ද මනස ගොඩනඟන්නාය. මෙසේ ආත්මය තමා යෙදු අයුරින් ජීවිතයේ සැලැසුම් සකස් වේ.

සිතුවිලි ඇති දේවල් ය. මනස ද කණුවක් හෝ ගසක් තරමට ම ඇති දෙයකි.

### සියලු ගැටලුවලට විසඳුම ඇත්තේ ආත්මය තුළ ය.

විසඳුම ඇතුළතය යන පාඨය කිසැවීම්වල නිතර නිතර එන්නෙකි. මෙය අදහස් කිපයෙකින් යොදා ඇති බව පෙනේ. පළමු කොට ම කර්ම නිසාමයට අනුව අපට සිදුවන හැම දෙයක් ම ආත්ම - කෘත ද ආත්මෝපඩිත ද වන නිසා හැම දුෂ්කරතාවෙක ම හේතුව ඇත්තේ ආත්මය තුළ ය. බාහිර පරිසරය අප තුළ ම ඇති යම් කිසිවෙක පුතිබිම්බයෙක් පමණී. අපට සිදුවන හැම දෙයෙක දී ම අපට අපි හමු වෙමු. මේ නිසා අපේ වටාපිටාවේ දී අපට සිදුවන හැම දෙයක ම සලකුණු, සියුම් ආත්ම ව්ගුහයකින් ලබා ගන හැකි වෙයි.

දෙවැනි ව අපේ පුද්ගලත්වයේ ආරම්භයේ සිට අපට සිදු වූ හැම දෙයක ම ස්මරණය අපේ යට් සිතෙහි නතර වී ඇත. මෙසේ, භාවතා මාර්ගයෙන් බාහිර ඉන්දුියයන් නිශ්චය කොට අවධානය ඇතුළතට යොමු කිරීමෙන් පුයෝජනයට ගත හැකි වූ ඥාන භාණ්ඩාගාරයක් අප තුළ ඇත.

තුන්වැනිව අප තුළ ගැඹුරේ, දිවාමෙය සාරය වන බබළන උත්තමාර්ථය හිර වී ඇත. විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තිය සමග අප එක් වන්නේ එහි මාර්ගයෙනි, මේ නිසා හැම ගැටලුවකට ම ඇති විසඳුම නම් අපේ දිවහන්මහාවයේ ඒ විකිරණශීලී ශක්තිය දෙසට ඇතුළතට ම හැරීමයි.

ඔබට ඇති වන හැම ගැටලුවකට ම විසඳුම ඔබ තුළින් ම සොයා ගත හැකි නිසා ඔබ ගැන ම ඉගෙන ගන්න, එසේ කියන්නේ කායික වූ ද මානසික වූ ද උපධීන්ගෙන් යුක්ත වූ මනුෂෳ ආත්මය සමස්ත මහා ආත්මයේ කොටසක් වන හෙයිනි. මේ නිසා සියලු විසඳුම් ඇත්තේ ඇතුළත ය.

සියලු බලා සියලු සුවපත් වීම්, සියලු උදවු යන හැම දෙයක් ම ඇතුළතින් ආ යුතු බව දන ගන්න.

පුද්ගලයාට දෙවියන් වහන්සේ ගැන දහයුතු හැම දෙයක්ම ඔබගේ විඤ්ඤාණය තුළ දනට ම ඇත. ජාතාහන්තර සම්බන්ධතා පවා එහි තිබේ. ඒ හැම දෙයක්ම ඔබ විසින් දන යුතුව ඇත. භෞතික ඥාන මාර්ග යොදා ගත යුතු බව සභායෙකි. එහෙත් එය යොදාගත යුත්තේ සර්ව සාධාරණ ඥානය ගැන ශුද්ධාවක් හා හක්තියක් ඇති වය, කවර හෙයින් ද? මහා නීති දායකයා! විසින් පෙන්වා ඇත්තේ මෙසේ ය. "පණිවිඩයක් ගෙන ඊම සඳහා මුහුදෙන් එන්නේ කවරෙක් දයි නොසිනන්න. එසේ කියන්නේ එය ඔබේ ආත්මය තුළින් ම එන නිසා ය. මනසත් ආත්මයත් මුල සිට ම ඇති නිසා ය."

කේසි - කියැවීමවලට අනුව මේවා, මිනිසා පිළිබඳවත් විශ්වයට ඔහුගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් ඇති මූලික සතාප ය. ජීවිතයේ දෛනික වනපාරවලින් ද මානසික ගැළැපීම පිළිබඳව සර්ව සාධාරණ ගැටලුවලින් ද කිසිසේත් ඇත් නොවූ මේ මත කියාවට නැගිය හැකි ජීවිත දර්ශනයක් කරා නිරායාසයෙන් ම ගමන් කරයි.

පළමු කොට ම මේ අදහස් වරිතයට නගා ගැනීමට උත්සාහ කිරීමේ දී අප විසින් විශ්වයේ නිර්මාපක ශක්තියට අපේ ඇති සම්බන්ධතාව තේරුම් ගත යුතු ය. දොළ පාරකට මෙන් මිනිසාට ද තමාගේ පුභවයට වඩා ඉහළ නැගිය නොහැකිය. දන හෝ නොදන මිනිසා හැම විටම කියා කරන්නේ තමාගේ පුභවය හා අනනානාව පිළිබඳ වූ පිළිගැනීම කොටසක්

යුදෙව් ඉතිහාසයේ දී මෝසෙස් ද ශ්‍රීක ඉතිහාසයේ දී සොලන් ද නීති දායකයා ලෙස ගැනේ. මෙහි දී මෝසෙස් විය යුතු ය.

මත ය. ඔහුගේ පිළිගැනීම් වැරැදි නම් යාන්තුික හෝ භෞතිකවාදී හෝ නාස්තිකවාදී හෝ වේ නම් ඔහුගේ ජීවිතය ගන්නේ ම වැරැදි විකෘත මාර්ග ය.

මිනිසා "දෙවියන් වහන්සේගේ පිළිරුවෙකි." යන්න නිතර වරදවා තේරුම් ගනු ලබන පාඨයෙකි. එහෙන් හේ අර්ථ කීපයකින්ම උන් වහන්සේගේ පිළිරුවෙකි. මිනිසා තම ජගදාත්ම මූලය හරි හැටි දකිනා විට, වඩා නිවැරැදි පුතෳගාත්ම නමැති පුතිබිමබය වෙයි. මිනිසාගේ පුහවය පිළිබඳවන් ඊට ඔහුගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් ඔහු ඇති කර ගන්නා අදහස අභාන්තර බාහිර වශයෙන් වූ හැම අතු ඉබදීමෙක දී ම මුළු ජීවිත කෙරෙහිම බලපායි. සත්තෙකින් ම ඔහු ඔහුගේ ශරීරයටන් සහෝදර මනුෂාංයන්ටත් සලකන අන්දම, කාලය පුයෝජනයට ගන්නා ආකාරය, ඔහුගේ ශක්තිය යොමු කරන දිශාව, යන මේ සියල්ලක්ම අන්තිම වශයෙන් හට ගන්නේ ඔහුගේ පරිකෘණයට පානු නොකරන ලද පිළිගැනීම වලිනි. ඔහුගේ ඒකත්වය පිළිබඳවත් පොදු මූලයට ඔහුගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳවත් සකස් කරගෙන ඇති මතවලිනි. භෞතික ලෝකයෙකු උපදින හැම ආත්මයෙකට ම ඇති ලෝක උරුමය නම් නිර්මාපක බලවලට තමාගේ ඇති සම්බන්ධතාව පිළිබඳ අදහස අනාංයන්ට ඉගැන්වීමයි.

- පු : මගේ පියාට වැඩියෙන් ම උපකාර විය හැකි කුමය ගැන මට අවවාද කරන්න.
- උ: කාට වුවත් උපකාර කිරීමට ඇති හොඳ ම කුමය නම් ඔබගේ ජීවිතය ඔබ සිතා සිටින දෙවියන් වහන්සේගේ පිළිරුවක් කිරීමයි. මෙයින් සේවා ජීවිතයකට, නැතහොත් ස්වර්ගයේ දී මෙන් මිහිතලයේ දී ද පියාණන් වහන්සේ උත්කෘෂ්ටත්වයට පත්වන ලෙසින් ජීවිතය යෙදවීමට ඉඩ සැලසේ.

සියල්ල මහා ඒකකය බව මනක තබා ගන්න. ඔබේ අසල්වැසියාත් මිතුරාත් සතුරාත් තේරුම් ගන්නට නම් තමා ම පරීකෂා කරන්න. එසේ කියන්නේ ඔබ ඔබේ අසල්වැසියාට, මිතුරාට හා සතුරාට කරන දෙය ඔබ ඔබේ දෙවියන් වහන්සේ ගැන සිතන දෙයට අනුව ම වන හෙයිනි.

ඔබේ ජීවිතය දිවෘත්වයේ පුකාශනයෙකැයි ද ඔබගේ සෞඛ්ෂය ඔබ තුළ ම වූ ඒ දිවෳමය බලයෙහි ඇති ඇදහීමේ හා බලාපොරොත්තුවේ පුකාශනයෙකැයි ද දුන ගෙන මේ සතෳවල තදින් එල්ලී සිටින්න.

පුද්ගලයකු විසින් පළමු කොට ම ලෝන ශක්තිය සමග තම ජීවයේ ඇති ඒකත්වය තේරුම් ගත යුතු ය. ඊට පසුව එසේ ම ඒ ලෝක ශක්තිය සමග සම්බන්ධකම ඇති ව පවත්නා වූ අන් සියලු ජීවීන් සමග තම ජීවයේ ඇති ඒකත්වය තේරුම් ගත යුතු ය. ඉන්පසු කායික, මානසික හා ආධ්‍යාත්මික වශයෙන් වූ තමාගේ පුාර්ථතීය ආදර්ශ සකස් කර ගෙන ඒවා ලබා ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතු ය. කියා කිරීම අතිශයින් ම වැදගත් ය. කටින් කීවාට, බුද්ධියෙන් ද න සිවියාට ඇති වැඩෙක් නැත. අවංක භාවයේ මිනුම් දණ්ඩ කියාවයි. නියම අහිවෘද්ධියේ තුලාවත්, කුමයත් එයයි. තියාවට නො නැගු ඥානය පාපයෙකි.' යනු කියැවීම්වල නිතර එන මාතෘකාවෙකි.

ඔබේ ආදර්ශය දුන ගන්න. කුියාශීලී වන්න. වැරැදි ලෙසින් වූවත් යමක් කරන එක නිකම් සිටිනවාට වඩා හොඳයි. එක් ශක්තියක් පමණක් ලබා ගෙන එය සැඟ වූ මිනිසා ගැන මතක තබා ගන්න, ඒ ගැන පුශ්න කෙළේ ඔහුගෙනි. එය ආපසු දෙන්නට සිදු වූයේ ඔහුට ය.

කර්ම නියාම, අධාාත්ම නියාම, දණ්ඩන නියාම, සමාජ නියාම ආදී කවර නියාමයක් ගැන වුවත් දනීම පමණක් තිබීම

 <sup>&</sup>quot;ඥානං හාරූ ක්‍රියාං විනා" - "ක්‍රියාව නැති නැත දනිම බරෙකි."

කෙනකුට පුමාණවත් නොවේ. කාරණය නම් පුද්ගලයා මේ දන්නා දෙයින් කරන්නේ කිමෙක් ද යනු ය. ඥානය හේතුඵල මග හැරීමට යොදනවා ද ? නැතහොත් අනායන් නම මතයට බලයෙන් අවනත කර ගැනීමට යොදනවා ද ? නැතහොත් අනායන්ට ඒ නියාම තේරුම් ගැනීම සඳහා උපකාර කිරීමට යොදවනවා ද ?

දෛවය නැතහොත් කර්මය රැඳි පවතින්නේ ආත්මය තමා දත් දෙයින් කරන දෙය මත ය.

අනෙක් හැම පුද්ගලයකුට ම මේ මහ පොළොවෙහි ඔබට තරම් ම අයිතිවාසිකම් ඇති බව දන ගන්න. ඔවුන් ඉගෙනීම වැනි සමහර කරුණුවලින් ඔබ තරම් ඉදිරියට ගොස් නැති නමුත් එය කරුණු නොවේ. මෙය සිහියේ තබා ගන්න. පාපය නම් හුදු ඥානය හෙවත් එලයෙන් තොර ඥාන වෘක්ෂය සොයා යැමයි. පුණයෙ වන්නේ ඔබ දත් දෙය දෙවියන් වහන්සේගේ කිර්තිය සඳහා යෙදවීමයි.

ඥානය කබායක් මෙන් ඇඳ ගන්නට බැරි ය. එය නිශ්චය කර ගත් පුාර්ථනිය ආදර්ශය දියුණු කරන්නක් විය යුතු ය.

ජීවිතය පිළිබඳ මේ මතවල අර්ථය සම්පූර්ණයෙන් වටහා ගත් තැනැත්තාට ඕනෑ ම වනපාරයක දී මුණගැසෙන ඕනෑම අවස්ථාවෙක දී, ඉවැසිලිමත් නොවී සිටිය නොහැකි වෙයි. ඒ නිසා ඉවැසීම නිප්සුීය දෙයක් නොවේ. එය සුියාශීලී ය. ඉවැසීම පරිකෘවෙන් බලා සිටීමෙකි. එය වාරිතු ශීලයක් වනවාට වැඩියෙන් වාරිතු ශීලයෙකි. එය එක්තරා අර්ථයෙකින් මායාකාරී සීමාවත් වන දේශකාලාදිය දන්නා වූ ආත්මයෙක ආකල්පයයි. චිත්තය දේශකාල දෙකින් නිදහස් වූ විට ඉවැසීම පුාරපුාප්ත වූවා වේ.

ඉවැසීම නිෂ්තුීය හෝ අභාවාත්මක හෝ නොවේ. එය වර්ධක වූවෙකි. භාවාත්මක කුියාකාරී ශක්තියෙකි. කවුරුන් හෝ ඔබට කම්මුල් පාරක් ගැසුවොත් පසු බසින්නට යයි උන්වහන්සේ කි සේක් ද! නැත. අනෙක් කම්මුලත් හරවන්න. ඔබේ ඉවැසීමේ දී කිුයාකාරී වන්න. ඔබේ සහෝදර මනුපායන් හා ඇති සම්බන්ධතාවන් හි දී කිුයාකාරී වන්න.

දන් මිළහට ඔබේ මානසික ආකල්පයන්හි ජීවයේ බීජ වපුරන්නට සූදානම වන්න. මෙයින් පළමුවැන්න ඉවසීමයි, ඉවසීමේ දී ඔබේ ආත්මය ඔබ සතු වෙයි. ඉවසීමේ දී ශරීරය දේවාලයක් පමණක් බවත් බාහිර පෙනීමක් පමණක් බවත් දූන ගන්නට පටන් ගැනේ. ඔබ නිතර වාසය කරන්නේ මනසත් ආත්මයත් සමග බව දූන ගනිති. හැම ආත්මයක් ම නිර්මාතාවරයාට නමාගේ ඇති සම්බන්ධතාව සම්පූර්ණයෙන් දූන ගැනීම සඳහා අවගා වූ අභිවැද්ධී මාර්ගයෙහි ගමන් කරයි.

පුමුදිතත්වය ද තමාගේ ඒකත්වයත් නියාමයත් දන්නා තැනැත්තාගේ ලක්ෂණයක් වෙයි. "පුමුදිත වන්න" යන විධානය "හොද වන්න" යන නියෝගයෙන් වෙන් කළ හැක්කෙක් නොවේ.

මෙය මතක තබා ගත්ත. උත්වහන්සේ මෛතිුයේ දෙවියත් වහන්සේ ය. උත්වහන්සේ මෛතිුය ම වන හෙයිනි. උත්වහන්සේ පුමෝදයේ දෙවියන් වහන්සේ ය. තමන් වහන්සේ පුමෝදය ම වන හෙයිනි.

නිර්මාපක ශක්තිවලට වැඩියෙන් කිට්ටු වන අය සතා වශයෙන් ම පුිතියෙන් ද සුඛයෙන් ද ශාන්තියෙන් ද ඇතුළත ගැළපීමෙන් ද පිරී ශියාහු වෙති. ජීවිතය දෙවියන් වහන්සේගේ පුකට වීමෙකි. පුද්ගලයකු ගත කරන ජීවිතය ඔහු විසින් මැවුම්කරු මෙසේ විය යුතු යයි ඇති කර ගත් අදහසට අනුකූල වූවෙකි.

<sup>1.</sup> කිුස්තුස් වහන්සේ

හැම සම්ඵපුලාප වචනයකට ම ඔබ වගකිව යුතුයි. එහෙත් ඔබ පුමුදිත නොවිය යුතු යයි මෙයින් අදහස් නො කෙරේ. හිනැහීමට හැකිකම නැති කර හත හොත් පුමුදිත වීමට හැකිකම ද නැති කර හත්තා වේ. කුස්තු ජීවිතයේ මූල ධර්මය පුමෝදයයි. උත්වහන්සේ සිනාසුණු බව මතක තබා ගන්න. උන් වහන්සේ කල්වරියට යන අතරමග දී ද සිනාසුණාහ. එහෙත් උත්වහන්සේ සිනාසුණේ හැම තැන ම සිතුවම කොට ඇති අයුරින් නම් නොවේ. වැඩියෙන් ම ඔවුන් කෝපයට පත් වූයේ උත්වහන්සේ සිනාසුණු නිසා ය.

උපහාසානාව දක ගත හැකි බව වගා කර ගන්න. හිනැහිය හැකි බව ඉතිරි කර ගන්න. ගෙන්සමේනයට යන අතර මඟ දී පවා ස්වාමීන් වහන්සේ ස්ම්නයන් හාසයන් පෑ බව මතක නබා ගන්න.

පූද්ගලයකුගේ කියාහිලින්වයත් ඉවැසීමත් පුමුදිනත්වයත් සමඟ ම එක්තරා වීරාග සංඥාවක් ද තිබිය යුතු ය. වැඩෙනවා දයි බලන්නට නිතර රාබු පැළ උදුරා බලන අලුත් ගොවියකු සේ පුතිඵල ගැන ඕනැවට වැඩියෙන් සලකන්නට එපා. පැළ සිටුවන්න, වතුර දමන්න, නියම කාලයේ දී දෙවියත් වහන්සේ ශෂා සමෘද්ධිය ඇති කරන බව සිහියට ගන්න. හොඳ කිරීම සුන්දර නිසාත්, උචිත නිසාත්, මිහිරි නිසාත්, යුක්තෘනුකූල නි සාත්, හොඳ කරනවා මිස එයින් පුතිඵලයක් බලාපොරොත්තුවෙන් හොඳ කරන්න එපා.<sup>1</sup>

ඔබට අනුකම්පා කරන්නට හෝ දෝෂාරෝපණය කරන්නට ඔබට ම ඉඩ දෙන්න එපා. ඔබ කරන හැම දෙයෙක දීම ඉතාමත් හොද දෙය සිදුවන ලෙසින් ජීවත් වන්න. කියා කරන්න. පුතිඵල, සියලු හොද දෙන්නා වූ ද සද්ධර්ම පාරපුාප්ත කරන්නා වූ ද උන්වහන්සේ බාරයේ තබන්න.

 <sup>&</sup>quot;දින්නං එලත්ටිනා දානං - චණිප්ජංච ජිගුව්ඡියං" යනු ද සිහි කළ මනා ය.

හැමට ම වැඩියෙන් ගැටලු යයි කියන්නේ ඉඩ පුස්තාව වලට බව පිළිගන්න. කැමැති නම් ඒවාට ගැටලු යයි කියන්න. දුෂ්කර අවස්ථාවක් මහ හැරීමේ වැඩි අර්ථයෙක් නැත. ඉක්මනින් ම හෝ පසු වී හෝ අවශා වේතනා ගක්තිය දියුණු කර ගත යුතු ව ඇත. ඒ නිසා දන් ම එය දියුණු කර ගැනීමට උත්සාහ කිරීම සුදුසු ය.

හැම ආත්මයකට ම තමා ම මුණ ගැසෙන බව දුන ගන්න. කිසි ම පුශ්නයෙකින් පැන දුවන්න එපා. දූන් ම ඊට මුහුණ දෙන්න.

මනාකොට තනන ලද චීන්තන පද්ධති සරල කොට සැකෙවින් දක්විය හැකි ය. ඉහත දක්වන ලද පිළිගැනීම හා ඒවායින් මතු වන සදූපදේස ද මේ නීතියට පිටුපාන්නේ නැත. ඒවායේ ශුද්ධ සාරය පැරැණි ශික්ෂාපද දෙකක් බවට පත් කළ හැකි ය. ඔබේ මුළු සිරුරෙන්, සිතින් හා ආත්මයෙන් ඔබේ ස්වාමීන් වහන්සේට මෛතී කරන්න. ඔබේ අසල්වැසියාට ඔබට මෙන් ම මෛතී කරන්න.

මේ නියෝග දෙක දේවධර්ම වශයෙන් ඉතා නො වැදගත් ලෙසින් පෙනෙනු ඇත. එහෙත් සත්නෙකින් ම මේ නියෝග දෙකෙන් කේසිගේ ලෝක දර්ශනයට අනුව මිනිසාට බලපාන ලෝක ධර්මයන්ගේ සාර සංගුහයෙකි. මධා නිර්මාපක ශක්තියක් ඇති බවත් අප එය හා අනනාවේමෙන්, අප තුළ සැඟැවී ඇති පූර්ණන්වය සසංඥ ව දියුණු කර ගැනීම අපේ ජීවිත පරමාර්ථය බවත් පිළිගත හොත් මේ ඥානය ඉතාමත් කෙවියෙන් ගත් කල පහත දක්වෙන පුාඥේපදේශය වෙයි. ඒ මහා නිර්මාපක ශක්තිය සමග එක් වීමටත් ඔබගේ පුවෘත්තියේ හැම අංශයෙක දී ම එය හෙළි වීමටත් ඉඩ සැලැසෙන සේ ඒ මහා ශක්තියටත් එහි බහුවිධ වූ සෞන්දර්යයටත් එහි සර්වසාධාරණ හිතකාරී අභිපායයටත් මෛතී කරන්න.

තව දුරටත්, නිදහස් ඓතතාව පිළිබඳවත් අතාසයන්ගේ ශුභ සිද්ධිය පිළිබඳවත් කරන හැම වැරැද්දකට ම කර්ම විපාක නියාමය අපට දඬුවම කරතැයි පිළිගත හොත් මේ ඥානයේ සරල සංක්ෂිප්ත පුකාශනය මේ පුඥෝපදේශය වෙයි. ඔබේ අභිවෘද්ධියට ආදරය කරන්නා සේම අනාසන් ගේ අභිවෘද්ධියටද ආදරය කරන්න.

මෙසේ කර්ම නියාමවලින් ද අනුකුමයෙන් වූ පුනර්ජන්ම වලින් ද සිදු වන්නා වූ ආත්ම පරිණාමය උගන්වන පුරාතන ධර්මය යේසුතුමාගේ පුධාන ඉගැන්වීම් සමග ගැළැපෙන බව පෙනේ.

එහෙත් සරල කිරීමේ සඵලත්වය පිළිබඳ යුගය ඉක්ම ගොස් ඇත. මිනිසා තව දුරටත් ළදරුවෙක් නොවේ. ඔහුට කෝහි ජනක ඥාතාභාරය අවශ්‍ය ය. එය නිශ්චිත වූ, විචාර යුක්ත වූ, බෝධ්‍ය වූ, ඥාතයක් විය යුතු ය. කේසි කියැවීම්වලින් නැවත වරක් ස්ථිර කරන ලද්දා වූ බොහෝ දෙනා බාහිර ලෝකයේ ඇත්තාහ. කේසිගේ නොරතුරුවලින් සැපැයෙන සාක්කිවලට වඩා පුබල විදහනුකුල වූ සාක්කි නැති ව ඔවුන් එය නො පිළිගන්නවා විය හැකි ය. එහෙත් ඔවුනට පුනර්ජන්මවාදය නිශ්චිත වූ ද බුද්ධි ගෝචර වූ ද තේරුම් ගත හැක්කා වූ ද මතයෙක් නො වේ යයි ද මනෝ විදහන්මක වශයෙන් ඇදහිය හැකි වූ ද ආචාර ධර්ම වශයෙන් යහපත් වූද විදහන්මක වශයෙන් සම්භාවය වූ ද අදහසෙක් නො වේ යයිද කිව නො හැකි ය.

පුනර්ජන්මවාදය පිළිගන්නා වූ පුද්ගලයාට ජීවත් වීමට . අර්ථයෙක් ද සංචාරයට ධුැව නාරකාවෙක් ද තමා තමාට පාලනය කර ගත නො හැක්කා වූ අර්ථ රහිත බල සුළියෙක අතර මං වී නැති බවට සහතිකයෙක් ද එයින් සපයා දෙනු ලැබේ.



## නිගමනය

මේ ගුන්ථයේ දී, අපි, ඔහායෝවේ ඩේටන්හි කුඩා හෝටල් කාමරයෙක සිදු වූ සුළු සිද්ධියේ සිට දිග දුරක් අවුත් ඇත්තෙමු. අභිඥා - සම්මෝහනිදාවෙක සිටි එඩ්ගා කේසි පුනර්ජන්මය ස්වභාව සිද්ධියෙකි යන මතය පළමුවෙන් ම හෙළි කෙළේ ඒ අවස්ථාවේ දී ය. මේ සිද්ධියත් ඊට පසුව සිදු වූ ඊට සම්බන්ධ වූ සිද්ධී රාශියත් මේ ගුන්ථයෙහි දළ සටහනින් දක්වන ලද මනෝ විදහත්මක වූ ද, දාර්ශනික වූ ද ගොඩනැගිල්ලට ඇති දුර්වල පදනම බව පෙනෙනු ඇත. එහෙත් යමකු වීදහාවේ ඉතිහාසය දෙස බලතහොත් විප්ලවකාරි වූ මහඟු සොයා ගැනීම, හිතන්නටවත් බැරි තැන්වලින් මතු වී ඇති බව දක්නට ලැබෙනු ඇත. ගැහෙන ගෙම්බකුගේ කකුලක් ගැල්වනික බැටරියේත් පුස් කෑ පාන් කැබෙල්ලක් අසිරිමත් පෙනිසිලින් ඖෂධයේත් සොයා ගැනීමට හොඳ මූලස්ථාන බව නො පෙනේ. එහෙත් ඒ ඒවා සොයා ගත් තැන් ය. හැලීලියෝ බව්වාගෙන් යුතු සියුම ඔරලෝසුවක් තතා ගැනුමට මෙහෙයවූයේ ඉතාලි පල්ලියෙක තුබූ එල්ලෙන ලාම්පුවෙකි. ජලවීදහවේ වැදගන් නියාමයක්

තතා ගැනීමට අවශා ව තුබූ සංඥාව ආකිමිඩිස්ට ලැබුණේ උතුරා යන නාන බාල්දියෙකිනි.

මෙබඳු නොයෙක් නිදසුන් අපට ඉතිහාසයෙහි දක්නට ලැබේ. මේ නිසා අප විසින් පහත් තැන්වලින් සතසය සොයා ගත හැකි බව පිළිගත යුතු ය. වසාකරණ නො දන් නූගත් මිනිසකු අසංඥ ව කවිච්චියක් මත වැතිරී ගෙන මනුෂා ජීවිතය පිළිබඳ මේ විප්ලවකාරී මතයට පක්ෂ ව වැදගත් අනුමානාත්මක සාක්ෂා ඉදිරිපත් කිරීමට සමර්ථ වූවා යයි අප පුදුම විය යුතු නොවේ.

දන් අපි, කය පිළිබඳ ඔහුගේ අභිඥා ඥානයේ සනානාව තහවුරු කළ බිඳලිය නොහැකි සාක්කි සමූහය පසෙක තබා ජීවිත කියැවීම්වල සනානාව ඔප්පු කරන සාක්කි, සංගුහ කොට දක්වමු, මේ සාක්කි පුධාන කරුණු සනක් පදනම් කොට ඇත. ඒ මෙසේ යෑ

- පළමුවැන්න : දහස් ගණන් නිදසුන්වල දී සැතැපුම් සිය ගණන් ඇත සිටි, සම්පූර්ණයෙන් අමුත්තන් වූ පුද්ගලයන් පිළිබඳ චරිත විශුහත් තොරතුරු විස්තරන් නිවැරැදි වී තිබේ.
- දෙවැන්න : වැඩිහිටියන්ගේ පමණක් නොව නවජාත දරුවන්ගේද වෘත්තිය දක්ෂතා හා අනා ලක්ෂණ පිළිබඳ ව පළ කරන ලද අනාගත වාකා සතා වී තිබේ.
- තුන්වැන්න : පිළිගත හැකි අතීත අත්දකීම් මගින් ඒත්තු යන අයුරින් මානසික ලක්ෂණ වීවරණය කොට තිබේ.
- සතරවැන්න : මේ තොරතුරු අවුරුදු විසි දෙකකට වැඩි කාලයක් තිස්සේ ස්වයංසංස්ථිත වී ඇත. එයින් කියැවෙන්නේ ඒවා සමග ම ගැළැපී ඇති බවයි. වෙනස් වූ කාලවල දී ගන්නා ලද වෙන් වූ සිය ගණන් කියැවීම්වල දී ඒ

<sup>1.</sup> Self consistent

තොරතුරු, පුධාන මූල ධර්මවල දී ද කුඩා විස්තරවල දීද එකිනෙක ගැළැපී තිබේ.

පස්වැන්න : අපුසිද්ධ ඓතිහාසික විස්තර, චාර්තාගත ඉතිහාස පුවෘත්ති සමහ සැසඳීමේ දී නිවැරැදී බව ඔප්පු වී තිබේ. කියැවීම්වලින් අපුසිද්ධ පූර්ව පුද්ගලයන්ගේ නම් සොයාගත හැකි බව කියා ඇති පුදේශවලින්, ඒවා සොයා ගෙන තිබේ.

සයවැන්න : කියැවීම් ලබා ගෙන ඒවා අනුගමනය කළ පුද්ගලයනට බලාපොරොත්තු වූ පුතිඵල ලැබී තිබේ. ඔවුන්ගේ ජීවිත කෙරෙහි මේ කියැවීම, උපකාරක වූ ද සංස්කාරක වූ ද බලපෑමක් කර ඇත. මෙස මානසික වශයෙන් ද වෘත්තීය වශයෙන් ද කායික වශයෙන් ද සතා ය.

සත්වැන්න : කියැවීම්වල ගැබී වී ඇත්තා වූ ද ඒවායින් මතු කර ගත හැක්කා වූ ද දාර්ශනික වූත් මනෝවිදපාත්මක වූත් මත පද්ධතිය සංසක්තය, එමෙන් ම සංස්ථිතය මානසික ජීවිතය පිළිබඳ ව දනට දක ගෙන ඇති සතාවලට අනුකූලද වේ. ඒ මත රාශිය, මානසික ජීවිතයේ වීවරණය නොවී ඇති අංශ පිළිබඳ නව වීවරණයක් සොයා ගැනීම සඳහා උපකාරක ද වේ. තවද එය, ශත වර්ෂ ගණනාවෙක් භාරතයේ උගන්වා ඇති සම්භාවනීය පුරාතන දාර්ශනික මතය හා ගැළැපෙන්නක් ද වේ.

කොටින් කියන හොත් කේසි ජීවිත කියැවීමවලටත් ඒවායින් තහවුරු වන පුනර්ජන්මවාදයටත් පසුව පුබල අනුමානාත්මක සාධක හතෙක් ඇත. අනුමානාත්මක සාසුභ අවශාගයන් ම තීරණාත්මක නො වන නමුත් බොහෝ විට සනා වේ. ලෝකයේ අණ්ඩාකාරත්වය කවුරුන් වන් සතා වශයෙන් දක නැත. පරමාණුවේ ඇතිකම ද දන ගෙන ඇත්තේ අනුමානයෙන් පමණි, සත්තෙකින් ම කවුරුන්වත් පරමාණුවක් දක නැත. එහෙත් අපේ අනුමානවල ශක්තියෙන් අපි පෘථිවිය වටා යාතුා කරමු. පුතු සස කළ හැකි පුතිඵල ඇති පරමාණු බෝම්බයක් සාර්ථක ව තනා ගනිමු. ඒ නිසා කේසි කියැවීම්වලින් ලැබෙන අනුමාන සාක්ෂ පදනම් කර ගෙන පුනර්ජන්මය පිළිබඳ ව විදහනුකුල වූ සුක්ෂම පරීක්ෂණ කළ හැකි යයි යෝජනා කිරීම මහා මෝඩකමක් නො වන බව සහතිකය.

පුනර්ජන්වොදීනට කළ හැක්කේ මේ බලාපොරොත්තුව තබා ගැනීම ජීවිතයේ පුහේලිකාවලට පිළිගත හැකි විසඳුමක් සොයන අය පුනර්ජන්වවාදය හිතට ගෙන ටික කාලයක් ඊට අනුව ජීවත් ව කියාකොට කමනුත් තමාගේ සහෝදර මනුපෙයනුත් සාමානසයෙන් මුළු මනුපෙ පුජාවත් සරල නමුත් විශ්ව සාධාරණ අගයක් ඇති පුනර්ජන්වවාදයේ මූල ධර්මවලට අනුව මැන බලනු ඇත. වෙළඳ දන්වීම්කාරයන් කියන්නා සේ ඒ පරිකෘණ යුගයේ අවසානයේ දී ඔවුන් එයින් සම්පූර්ණයෙන් තෘප්තිමත් වී නැති නම් තමනට කිසි ම වියදමක් නැති ව, ඒ පුනර්ජන්මවාදය නමැති වෙළඳ බඩුව 'චින්තන - කඩුන්ටරයට' ආපසු බාරදිය හැකි ය.

දන්වීම්කරුවන් හා එක් වී "අත්හදා බැලීමෙන් ඔබව ඒත්තු යනු ඇතැයි" හඬ නහා කියන්නට සිතෙයි. එහෙත් කිසිම විශ්වාසයකට, එහි දාර්ගනික පදනම කොතෙක් ස්ථීර වුවත් විදහනුකූල වුවත් සියලු මිනිසුන් සතුටු කළ නො හැකි ය යනු හොඳින් ඔප්පු වී ඇත. ඒ නිසා කවදා වත් පුනර්ජන්මය නොපිළිගන්නා මිනිසුන් කොටසක් ද සිටින හැකි ය. අපේ අලුත් ගැළවුම්කාරයා වන විදහව විසින් පුකාශනයට පත් කෙරෙන තෙක් ඔවුන් එය නොපිළින්නවා ඇත. මේ නිසා මනෝවීදහවේත් භෞතික විදහවලත් යෙදී සිටින විදහඥයන් විසින් කේසි කියැවීම් වලින් අනුමානාත්මක වූ ඔප්පු කිරීමක් ලබා ඇති මේ මතය කෙරෙහි අවධානය යොමු කරනවා ඇතැයි බලාපොරොත්තු විය යුතු ව තිබේ.

මෙහි දී මාර්ග කීපයක් ගත හැකි ව තිබේ. සුදුසු පරිකෘණ විධි යොදනවා තම් විදහනුකූල කුමයෙන් පුතර්ජන්මය පිළිබඳ පරීකෘණාගාරික වූ ඔප්පු කිරීම ද කළ හැකි වනු ඇත. මෙය ඉතා වැදගත් යෝජනාවෙකි. ඇති සැටියේ අලුත් තවටු සාරා බැලීම සඳහා සොයා ගැනීමේ නව පරීකෘණ විධි අවශාෂයෙන්ම හාවිත කළ යුතු ව තිබේ.

සම්මෝහ නිදුාව ඉතා ම ආසන්නව ඇති, අතිශයින් සඵල වූ පරිකෂණ විධිය බව පෙනෙනු ඇත. අතිත ජීවිත ස්මරණ මතු කර ගත හැකි දයි නිශ්වය කර ගැනීම සඳහා බොහෝ පුද්ගලයන් කෙරෙහි සම්මෝහ නිදුා පරිකෂණ යෙදිය හැකි ය. එසේ මතු කර ගන්නා ලද ස්මරණ ඓතිහාසික වාර්තාවලිනුත් ඒ ආතුරයාගේ මානසික ජීවිතය හා පරිසරය පිළිබඳ ව දන ගන්නට ලැබී ඇති සතහ සිද්ධිවලිනුත් හරි බව සොයා ගත හැකි වුවහොත් ඒ සාධකය පුනර්ජන්මවාදයට පක්ෂ ව ඇති පුබල වූ අනුමානාත්මක සාක්ෂායෙක් වෙයි.

කළ හැකි ව ඇති දෙවැනි දෙය නම් පරීක්ෂණාගාර පරීක්ෂණ හා චිකිත්සාගාර භාවිතය සමග පුහුණු කරන ලද අභිඥා සමපන්නයන් යෙදවීමය. අභිඥා ඥානය මිනිස් මනසේ ශක්තියක් ලෙස පිළිගනු ලැබුව හොත් දනීම ලබාගැනීමේ උපකුමයක් ලෙස එයින් ගත හැකි විශාල පයෝජන පිළිගැනීමට සිදු වේ. දකීමේ විශේෂ ශක්ති ඇති පුද්ගලයනට මනෝවිදහා පරීක්ෂකයන් හා චිකිත්සකයන් සමග සහයෝගී ව කියා කළ හැකිය. පිළිගත හැකි අභිත ජන්ම හේතු පදනම් කර ගත් වෙදකම පිළිබඳ වාර්තා ම වැදගත් සාක්කි සමහාරයක් වනු නිරනුමාන ය.

මෙබඳු සාක්කි, එක් වැදගත් අංශයකින් හැරුණු විට කේසි කියැවීම්වලින් ලැබෙන සාක්කිවලින් වෙනස් නො වේ. කේයි කියැවීම් ලබා ගත් පුද්ගලයන්ගේ ජීවිතවලට ඒවා පුදුම පුතිඵල සහිත ව යොදා ගෙන ඇත. ඒවායේ නිරවදනොවන් එලවන් භාවයන් නොයෙක් ලිබින සාක්ෂාවලින් සහතික කෙරෙයි. එහෙත් ඒවා යොදා ගැනීම පුහුණු වූ ගවේෂකයන්ගේ පාලනය යටතේ සිදු වී නැත. කුමානුකූල අනුගමනයක් ද කෙරී නැත. කියැවීම කරන අවස්ථාවේ දී ම කරන ලද ඊට සම්බන්ධ වූ මානසික වෛදා විදහාමය වූ හෝ ම්නෝව්දහානුකූල වූ හෝ විශුහ කිරීම නැත. පේසිගේ ශක්තිවලට සම, නැතහොත් එබදු වූ, ශක්ති ඇති අභිඥා සම්පන්නයකු පිළිගත් මනෝවීදහාඥ කාර්ය මණ්ඩලයෙක සම්පූර්ණ සහයෝගය ඇති ව වැඩ කළා නම් ලබා ගත හැකි ව තිබූ පුද්ගලාධායන තොරතුරු රාශිය. කේසි තොරතුරුවල ඇති දුර්වලකමින් මිදුණා වූ ද කේසි කියැවීම්වල ඇති ඔප්පු කිරීම් ශක්තියෙන් යුක්ත වූ ද සාක්ෂා සමහාරයක් වනු ඇත.

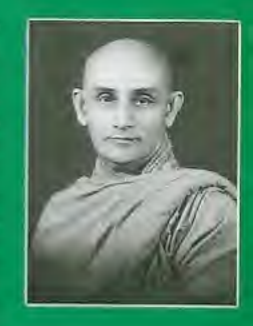
සතා වශයෙන් ම පුනර්ජන්මය මනුෂපයා පරිණතියටත් පාරිශුද්ධියටත් පමුණුවන ජීවිත නියාමස නම්, මිනිසා පිළිබඳ සරල සතායන් පුවාත්තියේ හා දුංඛයේ පුහේලිකාවට ඇති සරල විසඳුමන් මෙය නම්, මිනිසා පිළිබඳ සියලු මනෝවිදහන් සියලු දේව ධර්මන් විනෝදාගාරයෙක ඇති කැටපන්වල දක්නට ලැබෙන පුදුම ලෙසට වැනෙන විකෘත රූප ලෙස පෙනෙනු ඇත. ඒ පුදුම ලෙසින් විකෘත වූ රූපවල අයිතිකාරයා ලෙසින් පුනර්ජන්මවාදය නමැති සරල සතපය දක්නට ලැබෙනු ඇත.

ඉතා හොඳින්, කරුණු පැහැදිලි කර දෙන්නා වූ ද අතිශයින් පුාණදායක හා සංස්කාරක වන්නා වූ ද මේ මතය ඔප්පු කළ හැකි දයි පරීක්ෂා කර බැලීම ගැඹුරු සින් ඇති මිනිසුන්ගේ අවධානය යොමු විය යුතු බව සහතික ය. සත්තෙකින් ම මිනිසාගේ ආත්මයට බොහෝ මන්දීර තිබේ නම් හැම කාලයකටම වැඩියෙන් එහි සතාසය සොයා ගත යුතු වූ කාලය මෙයයි. එසේ කියන්නේ ඒ ඥානයත් සමග නව ශ්‍රේෂ්ඨත්වයක් හා නව ධෛර්යයක් ලැබෙන හෙයිනි. එයත් සමග ම විශ්වය පිළිබඳ අසිරිමත් නව විවිතු ආෂ්ථියෙක් ද මුළු මනුෂා ජීවිතය පිළිබඳ ඉතා සියුම, ඉතා ගැඹුරු, නව අවබෝධයක් ද විවිධාකාර දුක් දොමනස්, කම්කටොලුවලට ඔරොත්තු දෙන නව චිත්තාකල්පයෙක් ද අපට ලැබෙයි.

" සබ්බ දානං ධම්ම දානං ජිනාති "

සියලුම දානයන් අතරින් ධර්ම දානය උතුම්ම දානයයි.

කරුණාකර හැකිතරම් මෙම පිටපත බෙදාහරින්න. සංසාර මන්දිර 👓



Make Carried Sacress, can be proposed to see a supplied to the second se

CHANNAM CONTRACT SECRET TO A SECRET S

- කන්තිවනට සුමංකල එම

ISBN 955-569-185-1



BOOK CODE - 103650

9/10/-

රත්න පොත් පුකාශකයෝ

513, මරදාන පාර, කොළඹ 10. දුරකථනය: 2695868